# ٚڿؖۼؙٷؘؾؙؿٲڵڿڶۊٚۼ ۮؠٚۏٲڹؙٵڵ۪ۏٙڣڟٚٳۺؾۼؽ

تعنى بالأبحاث والدّراسات الإنسانيّة تَصْدُرُعَن العتبة العَتَّاسِيَّة الْمُقَدَّسَةِ مَرْكِ الْعَمْيُدِ الدُّولِيّ لِلبُحُوثِ وَالدِّرَاسِياتِ مُحَازَة مَنْ وَزارَة إلتَّعْلَيْمُ العِلِيكِ وَالبَّحْثِ العَلِمي مُعِمّدة لأغكراض الترقية العِلميّة

السَّنَةُ الرَّ إِبَعَةِ . المِجَلَدُ الرَّابِعُ . العَدَّدُ السَّادِسِ عَشَرَ رَبِيْعِ الأول ١٤٣٧ه . كانوُن الأول ٢٠١٥م





### الترقيم الدولي

ردمد: Print ISSN: 2227–0345

ردمد الألكتروني: Online ISSN: 2311 - 9152

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية ١٦٧٣ لسنة ٢٠١٢م

كربلاء المقدسة \_ جمهورية العراق

Tel: +964 032 310059 Mobile: +964 771 948 7257

http://alameed.alkafeel.net Email: alameed@alkafeel.net





العتبة العباسية المقدسة

العميد : مجلة فصلية محكمة تعنى بالابحاث والدراسات الانسانية = Al-AMEED / Quarterly Adjudicated Journal for Research and humanist Studies

العتبة العباسية المقدسة. - كريلاء: الامانة العامة للعتبة العباسية المقدسة،

17731 a/ 01.7.

مجلد: ايضاحيات ؟ ٢٤ سم.

فصلية - العدد السادس عشر السنة الرابعة (٢٠١٥)

ISSN-P 0345-2227

ISSN-E 9152-2311

المصادر.

النص باللغة العربية ؟ مستخلصات بالعربية والانكليزية.

النص باللغة العربية ؛ مستحلصات بالعربية والا تكليزية.

۱. الانسانيات – دوريات. ۲. الانسانيات – العراق – دوريات .۳. جعفر بن محمد الصادق (ع) الامام السادس، ۸-18۸ هجريا – الدور السياسي والاجتماعي ٤. دوريات .٥. اللغة العربية – نحو – دوريات. الف. العنوان.

ب. العنوانّ : Al-AMEED Quarterly Adjudicated journal for research and

Humanist studies AS589 . A1 A8 2015 .V4

الفهرسة والتصنيف في مكتبة العتبة العباسية المقدسة

# المُشرف العامر السّيد أحمَد الصّافي

رئيس التحرير السَّيد ليْث الموسَوى رَئيس قسْم الشؤوُن الفكريَّة والثقافيَّة

## المَيْأَة الإسْتِشَارِيَّة

أ.د. طارق عبد عون الجنابي . كلية التربية . الجامعة المستنصرية أ.د. رياض طارق العميدي . كلية التربية للعلوم الإنسانية . جامعة بابل أ.د. كرير حسين ناصح . كلية التربية للبنات . جامعة بغداد أ. د. تقي بز عبد الرضا العبد واني . كلية الخليج . سلطنة عان أ. د. غلام نببل خاكي جامعة كشمير . مركز دراسات آسيا الوسطى أ. د. عاس رشيد الدده . كلية التربية للعلوم الإنسانية . جامعة بابل أ. د. سرحاز جفات سكمان . كليّة التربية . جامعة القادسيّة أ. د. مشتاق عباس معن . كلية التربية . ابز رشد . جامعة بغداد أ. د. مشتاق عباس معن . كلية التربية . ابز رشد . جامعة بغداد أ.م. د. علاء جبر الموسوي . كلية الآداب . الجامعة المستنصرية أمه د. علاء جبر الموسوي . كلية الآداب . الجامعة المستنصرية







### مدير التحرير

أ. م. د. شوقي مصطفى الموسوي (كلية الفنون الجميلة/ جامعة بابل)

سكرتير التحرير التنفيذي سرمد عقيل أحمد سكرتير التحرير رضوان عبدالهادي السلامي

### هيأة التحرير

أ. د. عادل نذير بيري (كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة كربلاء)

أ. د. على كاظم المصلاوي (كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة كربلاء)

أ. د. فؤاد طارق العميدي (كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل)

أ. م. د. عامر راجح نصر (كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل)

أ. م. حيدر غازي الموسوي (كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل)

أ. م. د. أحمد صبيح محسن الكعبي (كلية التربية/ جامعة كربلاء)

أ. م. د. خميس الصباري (كلية ألآداب والعلوم / جامعة نزوى) سلطنة عمان م. د. على يونس الدهش (جامعة سدني) أستراليا

### تدقيق اللغة العربية

أ. م. د. شعلان عبدعلي سلطان (كلية التربية للعلوم الانسانية/ جامعة بابل) أ. م. د. علي كاظم علي المدني (كلية التربية / جامعة القادسية)

### تدقيق اللغة الإنكليزية

أ. د. رياض طارق العميدي (كلية التربية للعلوم الانسانية/ جامعة بابل)
 أ. م. حيدر غازي الموسوي (كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل)

الموقع الإلكتروني ســـامر فلاح الصافي **الإدارة والمالية** عقيل عبدالحسين الياسري



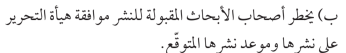
## قواعد النشر في المجلة

مثلها يرحّب العميد أبو الفضل العباس على بزائريه من أطياف الإنسانية، تُرحّبُ مجلة (العميد) بنشر الأبحاث العلمية الأصيلة، وفقا للشروط الآتية:

- 1. تنشر المجلة الأبحاث العلمية الأصيلة في مجالات العلوم الإنسانية المتنوّعة التي تلتزم بمنهجية البحث العلمي وخطواته المتعارف عليها عالميا، ومكتوبة بإحدى اللغتين العربية أو الإنكليزية، التي لم يسبق نشرها.
- ۲. يقدَّم الأصل مطبوعا على ورق (A4) بنسخة واحدة مع قرص مدمج (CD) بحدود (۱۰,۰۰۰-۵,۰۰۰) كلمة، بخط Simpelied Arabic
- ٣. تقديم ملخص للبحث باللغة العربية، وآخر باللغة الإنكليزية،
   كلّ في حدود صفحة مستقلة على أن يحتوي ذلك عنوان البحث،
   ويكون الملخّص بحدود (٣٥٠) كلمة.
- أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على اسم الباحث وعنوانه،
   جهة العمل (باللغتين العربية والإنكليزية) ورقم الهاتف والبريد الألكتروني، مع مراعاة عدم ذكر اسم الباحث في صلب البحث،
   أو أية إشارة إلى ذلك.
- أيشار إلى المصادر جميعها بأرقام الهوامش التي تنشر في أواخر البحث، وتراعى الأصول العلمية المتعارفة في التوثيق والإشارة بأن تتضمّن: اسم الكتاب ورقم الصفحة.

- 7. يزوَّد البحث بقائمة المصادر منفصلة عن الهوامش، وفي حالة وجود مصادر أجنبية تضاف قائمة بها منفصلة عن قائمة المصادر العربية، ويراعى في إعدادها الترتيب الألفبائي لأسهاء الكتب أو الأبحاث في المجلات، أو أسهاء المؤلفين.
- ٧. تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويُشار في أسفل الشكل إلى مصدره، أو مصادره، مع تحديد أماكن ظهورها في المتن.
- ٨. إرفاق نسخة من السيرة العلمية إذا كان الباحث يتعاون مع المجلة للمرة الأولى، وعليه أن يُشير فيها إذا كان البحث قد قدم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنه لم ينشر ضمن أعهالها، كها يُشار إلى اسم أية جهة علمية، أو غير علمية قامت بتمويل البحث، أو المساعدة في إعداده.
- ٩. أن لا يكون البحث مستل أو قد نشر سابقاً، وليس مقدما إلى أية وسيلة نشر أخرى، وعلى الباحث تقديم تعهد مستقل بذلك.
- ١٠. تعبر جميع الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها، ولا تعبر بالضرورة عن وجهة نظر جهة الإصدار، ويخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنية.
- ١١. تخضع الأبحاث المستلمة لبرنامج الإستلال العلمي Turnitin.
- 11. تخضع الأبحاث لتقويم سرّي لبيان صلاحيّتها للنشر، ولا تعاد البحوث إلى أصحابها سواء أقبِلت للنشر أم لم تقبل، وعلى وفق الآلمة الآلمة:
- أ) يبلغ الباحث بتسلم المادة المرسَلة للنشر خلال مدة أقصاها أسبوعان من تاريخ التسلم.





- ج) الأبحاث التي يرى المقومون وجوب إجراء تعديلات أو إضافات عليها قبل نشرها تعاد إلى أصحابها، مع الملاحظات المحددة، كي يعملوا على إعدادها نهائيا للنشر.
- د) الأبحاث المرفوضة يبلّغ أصحابها من دون ضرورة إبداء أسباب الرفض.
- ه) يمنح كل باحث نسخة واحدة من العدد الذي نشر فيه بحثه.
  - ١٣. يراعي في أسبقية النشر:
  - أ) الأبحاث المشاركة في المؤتمرات التي تقيمها جهة الإصدار.
    - ب) تاريخ تسلم رئيس التحرير للبحث.
    - ج) تاريخ تقديم الأبحاث التي يتم تعديلها.
    - د) تنويع مجالات الأبحاث كلما أمكن ذلك.
- 11. لا يجوز للباحث أن يطلب عدم نشر بحثه بعد عرضه على هيأة التحرير، إلا لأسباب تقتنع بها هيأة التحرير، على أن يكون خلال مدة أسبوعين من تاريخ تسلم بحثه.
- ١٥. يحق للمجلة ترجمة البحوث المنشورة في أعداد المجلة الى اللغات الأخرى، من غير الرجوع الى الباحث.
- 17. ترسل البحوث على الموقع الالكتروني لمجلة العميد المحكمة alameed.alkafeel.net من خلال ملئ إستهارة إرسال البحوث، أو تُسلم مباشرةً الى مقر المجلة على العنوان الآتي: العراق، كربلاء المقدسة، حي الحسين الحسين المحلة على الكفيل الثقافي.



بتميسيون

#### Republic Of Iraq Ministry Of Higher Education & Scientific Renarch

Reserved and Development



### جمهورية العراق وزارة التطيع العلني والبحث الطمي

اللا أ الحدد والتطوي

Fe I

eletate de la

: كَجُهُ تَجِسُهُ كَمِلْسَةً / فَسَرَ كَلَوْنِ لِلْكُرِيةُ وَتَكَافَرُةً

وأمطة لعب

تعساطسنا

الدره في رستنظم الاكترونية فوارده بناريج ۲۰۲۶/۲۲۰۰ و بكانتا المرقوب ت ۱۳۳۰/۱ في ۱۲۰۱۹/۱۰ ، ونظرا المصول ستام (بجلة المب ) على الوقيد للولى (ISSN) الماس بيا القدر رافعند المجلة العالم لاحراض الترفية المنبية ،

-----

أبود معدد عيد عطية السراج المندير العنام لدائرة البحث والتطوير ١٩٠١/٣/١٧ •

تسلة بنه تر:

المدراتشير إضرائين لضية

الحا التشاورة

www.rddfraq.com (i.p.a. gaplite gips

Treed sensitiving address and

Ter: 2194066

THE LAW YEST CORP.





#### ... كلمة العدد ...

الحمد لله رب العالمين، وازكى الصلاة واتم التسليم على سيدنا ومولانا أبي القاسم محمد الصادق الامين، وعلى اهل بيته الطيبين الطاهرين الميامين.

أما بعد ... فهذا هو العدد السادس عشر من مجلة العميد، يصدر والأمل يتجدد في أن تكون هذه المجلة مأوى أفئدة الباحثين والدارسين، وملتقى أعالهم المعرفية، التي يرجى لها أن تكون صورة طيبة للحياة العلمية والبحثية لامتنا الإسلامية الكبيرة، ومنبراً حراً لكل فكرة تنشد الحقيقة، وكل قلم يحترم مسؤوليته الأخلاقية والبحثية، رعاية لحرمة الدرس الأكاديمي الرصين، وتحليقاً من عليائه وشموخه وجودة عطائه.

يتوضأ هذا العدد بالسيرة العطرة لسيدنا الامام جعفر الصادق ابن الإمام محمد الباقر بن الإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب صلوات الله عليهم أجمعين، وهي سيرة لطالما كانت ذخراً لأهل المعرفة ينهلون منها قراءات لا تنتهي في شتى جوانب العلوم والمعارف، نظراً لان هذه السيرة تجربة إنسانية فذة يعز نظيرها، كيف لا؟ وصاحب هذه السيرة امتداد أصيل للمدرسة النبوية المباركة، مدرسة آل طه صنائع الله وتلامذة الوحى.



في هذا العدد باقة منوعة من البحوث ، تنتمي الى حقول معرفية شتى، جامعها الرئيس أنها في ضيافة أبي الفضل العباس عليه من خلال مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات، ومجلة العميد التي تصدر عنه.

نسأل الله -سبحانه وتعالى- أن يزكي كل جهد بذل في هذه المجلة وفي عددها هذا، ونسأله أن يزيدنا حباً للعلم و لأهله، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وآله الطاهرين.



| <ul> <li>أ. م. د. محمد ضياء الدين خليل إبراهيم</li> <li>كلية الإمام الأعظم الجامعة . قسم اللغة</li> <li>العربية</li> </ul>                                       | مبادئ التربية الاجتماعية في فكر الإمام جعفر الصادق الم                            | ١٩    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|-------|
| أ. م. سمية حسنعليان<br>جامعة أصفهان . كلية اللغات الأجنبية<br>قسم اللغة العربية وآدابها                                                                          | مدرسة الامام الصادق عليه المرسة الممام المجامعة الإسلامية المثالية                | 01    |
| <ul> <li>أ. د. صادق عبد الله أبو سليان</li> <li>جامعة الأزهر . قسم اللغة العربية . غزة</li> <li>فلسطين</li> </ul>                                                | واقع اللغة العربية في المؤسسة التعليمية العربية بين المشكلة والحل (فلسطين مثالاً) | ٧٩    |
| أ. م. د. سلام موجد خلخال<br>جامعة كربلاء . كلية التربية للعلوم<br>الإنسانية . قسم اللغة العريبة                                                                  | أثر الفقه في النحو العربي<br>(المستويات والمعطيات)                                | 1 & 9 |
| <ul> <li>أ. م. د. زهير الدين رحماني</li> <li>جامعة محمد البشير الإبراهيمي . كلية</li> <li>الآداب واللغات . قسم اللغة والادب</li> <li>العربي . الجزائر</li> </ul> | نظرات في المعجم الموحّد<br>لمصطلحات اللسانيات لمكتب<br>تنسيق التعريب بالرباط      | 179   |
| <ul> <li>م. د. ياس خضر عباس</li> <li>الجامعة المستنصرية . كلية الآداب . قسم</li> <li>الانثروبولوجيا التطبيقية</li> </ul>                                         | توجهات دراسة الاسطورة<br>النظرية في حقل الانثروبولوجيا<br>الثقافية                | 198   |

| م. د. علي سعيد جاسم الخيكاني . الكلية التربوية المفتوحة . مديرية تربية بابل                                                                | مفهوم السكت في العربية وأثره<br>في الاعراب والمعنى                                                                | 719 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| م. فضيلة صبيح نومان الخزاعي<br>جامعة القادسية . كلية الآداب . قسم<br>اللغة العربية                                                         | المصطلح الديني المشترك بين<br>العربية والأكدية<br>(دراسة لغوية)                                                   | 757 |
| م. أياد عبد علي سلمان الشمري<br>جامعة ميسان . كلية التربية الاساسية<br>قسم الجغرافية                                                       | تحليل العلاقات المكانية لزراعة<br>وإنتاج نخيل التمر في محافظة<br>واسط                                             | 7.1 |
| <ul> <li>م. محيدرعلي حسن / م.مهدى كريم</li> <li>مطلك . الجامعة المستنصرية . كلية</li> <li>الاداب . قسم الانثروبولوجية التطبيقية</li> </ul> | النهوض بالمؤسسات البحثية<br>(دراسة انثروبولوجية في مدينة<br>بغداد)                                                | 770 |
| Asst. Prof. Dr. Maha Tahir Eesa<br>Qadisiyah university . College of<br>Education for Women                                                | Discourse Ethics in the<br>Tradition of Imam Jafar AL<br>- Sadiq: (An Analysis and a<br>Translation into English) | 15  |
| Lecturer. Ayad Abdul Razzaq Abood . Shatt Al Arab . University College . Department of English                                             | History and Modernity: A Study of Intertextuality in (Eliot's) The Waste Land                                     | 43  |



# <del>valifier</del>

# مَبَّادئ التَّبَيَّة الإجتاعيَّة في فكر الإمام جَعفر الصَّادة عَاليَّلِامِ

Principles of Social Education in the Ideology of Imam Al-Sadiq Peace be upon him

أ.مر.د. مُحِدَّ ضِيَّاء الدِّينِ خَليل براهيْر

كليّة الإمام الأعظم الجامعة قسم اللّغة العربيّة

Asst. Pof. Dr. Muhammad D. Ebraheem

Department of Arabic Universal College of Imam Al-Adham

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي Turnitin - passed research



### من البحوث المشاركة في

# مُؤْتِمِرَالْعِكِمِيْدُ الْعُلِيْطِيلُهُ الْمُعْلِلْتُالِثُ

المنعقد تحث شعار

نَالِيَّةِ فِي َرَبِّحَالِكِ الْعِبْدِ كُلِّ لِلْأَنْفِيَّ لَيْ لِلْأَنْفِيِّ لِلْأَلْفِي لِلْأَنْفِيِّ لِلْأَلْفِي

وبعنوان

للمدة من ١٧ – ١٨ أيلول ٢٠١٥م ٣-٤ ذي الحجة ١٤٣٦ه برعاية العتبة العباسية المقدسة

A research paper taken from

Al-Ameed Journal Third Global Academic Conference
Uunder the Auspices of General Secretariat

of Holy Al-Abbas Shrine

held as of 17 to 18 -09- 2015

3 - 4 Thelhujja 1436

Under the slogan

Under the Shade of Al-Ameed
We Do Meet to Augment
CHOSEN PROPHET AND HIS CHASTE
POSTERITY HUMAN SCIENCES FOUNT
AND TRIBUTARIES



### ملخص البحث

كان للإمام عيكم عليه دور بارز في النظام التربوي الإسلامي، إذ أسهم إسهاماً فاعلاً في دفع عجلة التربية إلى الأمام، فهو مُرَبِّ قدير تتلمذ على يديه عدد من العلماء البارزين، وقد خلَّف من بعده إرشادات وتعاليم وتراثاً موسوعياً ينفتح على كل قضايا الإنسان في حياته الفردية والاجتماعية، ولذا أردنا في بحثنا هذا أن نقف على المبادئ التربوية الاجتماعية التي رسمها الإمام للمجتمع حتى ينعم بالأمن والأمان بين أفراده، ويزرع فيها بينهم المحبة والسلام والمودة، ومن أجل الوصول إلى هذا الهدف قسم البحث على أربعة مطالب، هي: المطلب الأول: وقد جاء بعنوان: ((مبدأ التآخي والتعارف))، وقد تضمن هذا المطلب بيان أهم الأسس التي دعا إليها الإمام من التزاور والتناصف، والتهادي، والتصريح بالحب والمودة، وترك مايكدر المودة. المطلب الثاني: وقد جاء بعنوان: ((مبدأ التعاون والتكافل))، وقد تضمن هذا المطلب بيان أهم القواعد التي دعا إليها الإمام عليه من تأصيل خدمة الناس وقضاء حوائجهم، والحث على الإقراض والإمهال، والدعوة إلى المواساة. المطلب الثالث: وقد جاء بعنوان: ((مبدأ الصدق والأمانة))، وقد تضمن بيان الأسس التي رسمها الإمام عليه في تطبيق هذا المبدأ من إلزام الناس بأداء الأمانات، والتشجيع عليها، والتحذير من الائتمان بغير الصالح. المطلب الرابع: وقد جاء بعنوان: ((مبدأ الإصلاح الاجتماعي))، وقد تناولنا في هذا المطلب أهم المبادئ التي رسمها الإمام عَلَيْكُم في معالجة الخلافات والخصومات الاجتهاعية، وإصلاح ذات البين، والعفو ومقابلة الإساءة بالإحسان.



#### **ABSTRACT**

He was the imam of so prominent a niche in the Islamic educational system, as sharing an active contribution to advancing education further. He is a meritorious teacher from his hands a number of leading scientists come into light and leaves after him guidance ,teachings and encyclopedic heritage open to all human issues .So the current research paper focuses on the social educational principles of the imam of the community, security, safety in the land ,love ,peace and intimacy.The paper takes four sections:

The first, principle of fraternity and introduction is to ensure the most important foundations called for by the Imam: visiting, equality, pacifism, declaring love and intimacy and eschewing whatsoever defaces sociality. The second, the principle of cooperation and solidarity, is to ensure the most important rules called for by the Imam of people: planting the seeds of people, serving and achieving their needs, encouraging people to lend, give time to repay and to console. The third, the principle of honesty and integrity, is to keep the principle of integrity intact, to stimulate people into its acts and to warn the acts of creditation without good intention. The fourth, the principle of social reform, is to deal with the most important principles drawn by the Imam in addressing social differences and discounts and mending the schisms, amnesty and doing good to bad.



#### ... المقدمة ...

الحمد لله ربِّ العالمين، وأشرف الصلاة وأتم التسليم على سيد الأولين والآخرين، سيدنا ومولانا محمد المصطفى الأمين وعلى آله الطيبين الطاهرين، وصحبه الغر الميامين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين رضوان الله تعالى عليهم أجمعين.

أمًّا بعد: فمنذ عُرفَ التاريخ والفلاسفة يبحثون عن أفضل السبل للحياة الإنسانية الجيدة على هذه الأرض، ومن ثم يهدفون إلى تحقيق بقائهم وبقاء نظمهم وقيمهم ومبادئهم وقوانينهم وشرائعهم واستمرار أفكارهم ومنتجات عقولهم، وكان سبيلهم في غرس كل هذه المبادئ والمعتقدات والأفكار وزرعها في عقول الأجيال واستمراريتها، هو العملية التربوية التي تنقل هذه المبادئ والأفكار إلى الأجيال، ولم يكن هذا النقل عشوائياً في أيِّ يوم من الأيام بل كان ومايزال وسيبقى منظماً مرسوماً مقنناً ينقل للأجيال اللاحقة بنظام وبخطط تابعة يرضى عنها هؤلاء كما يرضى عنها المجتمع بما فيه من نظم وقيم وأنظمة حكم، ولم تكن هذه العملية جامدة بل كانت متطورة، متغيرة، متدرجة، وهي عملية عالمية لا تقتصر على فئة دون أخرى أو نوع من البشر دون آخر. وهي عملية تعد الإنسان بها يناسبه في حياته اليومية وممارساته الحياتية، فإنَّها تعد الإنسان المفكر الذي يبني اليوم ليسكن غداً وينمو بعد غد ويخلف تراثاً قيما للأجيال على مرِّ السنين، إنَّما تعد الإنسان القابل للتكيف المتفتح للتطور والازدهار، إنَّها عملية بناء البشر وهي عملية ليست سهلة ولا يمكن التحكم بها كما يبنى المهندس عمارة شامخة أو مصانع صناعات قوية إنَّاعملية إنسانية تعنى بالإنسان. فالعملية التربوية عملية مهمة لبني البشر، وأهميتها تكمن في كونها الطريق المنظم لنقل التراث واستمرار بقائه لكل الأمم. وإنَّ



جذور التربية قديمة وفروعها مستحدثة وثهارها تقدمية مستمرة من ثم فهي شجرة باسقة الطول جذورها في أعماق الأرض وفروعها في أعالي السماء. وقد عُرفَ عن الإمام الصادق عليه اطّلاعه الواسع وعلمه الغزير، إذ شهد له بذلك الأكابر من العلماء، منهم تلميذه الإمام أبو حنيفة حين نوّه بعلم أستاذه الإمام جعفر الصادق ومقدار فضله حينها سُئل: من أفقه من رأيت؟ فأجاب قائلاً: جعفر بن محمد. وقد كان الإمام جعفر الصادق عليه أحد أبرز العلماء في عصره، فإلى جانب علومه الدينيَّة، كان عالماً فذّاً في ميادين علوم دنيويَّة كثيرة، مثل: الرياضيَّات، والفلسفة، وعلم الفلك، والكيمياء، وغيرها. وقد حضر مجالسه الكثير من أبرز علماء عصره وتتلمذوا على يده، ومن هؤلاء أشهر كيميائي عند المسلمين أبو موسى جابر بن حيَّان الْمُلقب بأبي الكيمياء. وقد كتبت أقلام كثيرة في علم الإمام الصادق عليَّلا، وخصّصت كتباً وفصو لا في ذلك، منها كتاب ((الإمام الصادق)) للشيخ محمد أبي زهرة الذي يقول فيه: إنَّ للإمام الصادق فضل السبق، وله على الأكابر فضل خاص، فقد كان أبو حنيفة يروي عنه، ويراه أعلم الناس باختلاف الناس، وأوسع الفقهاء إحاطة، وكان الإمام مالك يختلف إليه دارساً راوياً، وكان له فضل الأستاذية على أبي حنيفة فحسبه ذلك فضلاً. وهو فوق هذا حفيد على زين العابدين عَلَيْكُم الذي كان سيّد أهل المدينة في عصره فضلاً وشرفاً وديناً وعلماً، وقد تتلمذ له ابن شهاب الزهري، وكثير من التابعين، وهو ابن محمد الباقر عليه الذي بقر العلم ووصل إلى لبابه، فهو ممَّن جعل الله له الشرف الذاتي والشرف الإضافي بكريم النسب، والقرابة الهاشمية، والعترة المحمدية.

فقد ملأ الإمام جعفر الصادق السيا بعلمه، وعمل على إعداد قيادات واعية، ومعلمين عاملين على نشر الإسلام، وتركزت جهوده العلمية في مختلف الاختصاصات من الفلسفة وعلم الكلام والطب والرياضيات والكيمياء، فضلا

Alexander St.

عن القواعد والأصول الاجتهاعية والفقهية كركيزة متينة للتشريع الإسلامي تضمن بقاءه واستمراره، وواجه أخطار الزنادقة والملاحدة بأسلوب مرن وهدوء ورصانة ناقداً وداحضاً آراءهم وحججهم. وقد كان للإمام على دور بارز في النظام التربوي الإسلامي، إذ أسهم إسهاماً فاعلاً في دفع عجلة التربية إلى الأمام، فهو مُرَبِّ قدير تتلمذ على يديه عدد من العلماء البارزين، وقد خلّف من بعده من إرشادات وتعاليم وتراث موسوعي ينفتح على كل قضايا الإنسان في حياته الفردية والاجتهاعية، ولذا أردنا في بحثنا هذا أن نقف على المبادئ التربوية الاجتهاعية التي رسمها الإمام علي للمجتمع حتى ينعم بالأمن والأمان بين أفراده، ويرزع فيها بينهم المحبة والسلام والمودة، ومن أجل الوصول إلى هذا الهدف قسم البحث على أربعة مطالب، هي:

المطلب الأول: وقد جاء بعنوان: ((مبدأ التآخي والتعارف))، وقد تضمن هذا المطلب بيان أهم الأسس التي دعا إليها الإمام على من التزاور و التناصف والتهادي، والتصريح بالحب والمودة، وترك مايكدر المودة. المطلب الثاني: وقد جاء بعنوان: ((مبدأ التعاون والتكافل))، وقد تضمن هذا المطلب بيان أهم القواعد التي دعا إليها الإمام على من تأصيل خدمة الناس وقضاء حوائجهم، والحث على الإقراض والإمهال، والدعوة إلى المواساة. المطلب الثالث: وقد جاء بعنوان: ((مبدأ الصدق والأمانة))، وقد تضمن بيان الأسس التي رسمها الإمام على في تطبيق الصدق والأمانة))، وقد تضمن بيان الأسس التي رسمها الإمام بغير في تطبيق بغير الصالح. المطلب الرابع: وقد جاء بعنوان: ((مبدأ الإصلاح الاجتهاعي))، وقد بغير الصالح. المطلب أهم المبادئ التي رسمها الإمام على في معالجة الخلافات تناولنا في هذا المطلب أهم المبادئ التي رسمها الإمام على في معالجة الخلافات وختاماً: نرجو أن تكون هذه الدراسة قد أعطت الموضوع حقه، وأن يفيد منها الباحثون، مثلها أفاد البحث من غيره.



### المطلب الأول

## مبدأ التآخي والتعاطف

تشكل قاعدة التآخي والتعاطف أساساً مهماً في القيم الإسلامية الاجتهاعية، ((وهذه القاعدة تكون بأن يحب الإنسان غيره لوجه الله، دون ابتغاء نفع أو مصلحة))(۱)، وهي تقود إلى سيادة الأخلاق الخيرة وسط الجهاعة، وتشجع الأفراد على التضحية وتقديم كل مساعدة ممكنة للآخرين، وفعل كل بريمكنهم القيام به.

والتعبير عن العاطفة بين المؤمنين بالأخوة يرسم عمق الصلة المتقابلة بين الناس، والتي تكون فريدة في شبكات العلاقات الاجتهاعية المتنوعة، وقد اهتم الإمام الصادق المسيخ هذه الصلة الوثيقة بين تلاميذه من طريق منهجه التعليمي التربوي بقوله: ((تواصلوا وتباروا وكونوا إخوة بررة كها أمركم الله عزَّ وجلًّ))(۲). وربط المجتمع برباط الحب والمودة والإخاء بقوله: ((فاتقوا الله في إخوانكم المسلمين فإنَّ لهم عليكم حقاً أن تحبوهم...))(۲).

وقد كان الإمام عليه يسعى دوماً إلى إيجاد المواقف التي توطن روح الأخوة والمحبة بين تلاميذه، فكان يرشدهم إلى مايعزز بقاء المودة بينهم، وذلك عبر أمور كثيرة، منها:

أولاً: التزاور: يقول الإمام جعفر الصادق عليه لتلاميذه: ((تزاوروا وتلاقوا وتذاكروا أمرنا وأحيوه))(١)؛ لأنَّ اختلاط المؤمنين ببعضهم يولد الحب فيها بينهم، ويقوي عزائمهم على فعل الخير، وتجعل كلا منهم يذكر من نسي ذكر الله.

ثانياً: التناصف: وجّه الإمام عليه تلاميذه إلى مستلزمات الأخوة، فقال: ((يحتاج الاخوة فيها بينهم إلى ثلاثة أشياء، فإن استعملوها وإلّا تباينوا وتباغضوا، وهي: التناصف، والتراحم، ونفي الحسد))(٥)، فمفهوم الإنصاف أن لايرضى المرء لنفسه بشيء إلّا رضى لأخيه مثله.

ثالثاً: التهادي: أوصى الإمام عليه تلاميذه أن يتبادلوا الهدايا قائلاً: ((تهادوا تحميق تحابوا فإنَّ الهدية تذهب الضغائن))(٢)؛ لأنَّ من شأن هذه الظاهرة الجميلة تعميق جذور المحبة والمودة بين أفراد المسلمين.

رابعاً: التصريح بالحب والمودة: قال الإمام الصادق عليه لأحد تلاميذه: ((إذا أحببت رجلاً فأخبره بذلك، فإنّه أثبت للمودة بينكما))(()) لاشك أنَّ تدريب النفس على ممارسة هذا السلوك اللفظي ليسهم بنحو فعّال في تحقيق التكيف مع الآخرين، فإذا أعرب المرء عن محبته لأخيه فإنّه يوثق بينهما وشائج الاخوة الإيمانية ويرعى كل منهما حقوق هذه الأخوة القائمة على الحب في الله.

خامساً: ترك مايكدر المودة: قال الإمام جعفر الصادق عليه لأحد تلاميذه: ((إن أردت أن يصفو لك ود أخيك فلا تمازحنه، ولاتمارينه، ولاتباهينه))(^).

وبين الإمام عليه كذلك أنَّ مفهوم التآخي بين المسلمين ليس من قبيل العواطف والتمنيات فقط، وإنَّما هو عبارة عن حقوق ومسؤوليات ثقيلة تلقى على عواتقهم جميعاً، ولذا حين سئل الإمام عليه عن حق المسلم على المسلم أجاب: ((له سبعة حقوق وواجبات، وما منهنَّ حق إلَّا وهو عليه واجب، إن ضيع منها شيئاً خرج عن ولاية الله في طاعته ولم يكن له لله فيه نصيب))، ثم قال: ((أيسر حق منهنَّ أن تحب له ماتحب لنفسك، وتكره له ما تكره لنفسك، الحق الثاني: أن تجتنب سخطه، وتتبع مرضاته، وتطيع أمره، الحق الثالث: أن تعينه بنفسك، ومالك



ولسانك ويدك ورجلك، الحق الرابع: أن تكون عينه ودليله ومرآته، الحق الخامس: أن لاتشبع ويجوع، ولاتروي ويظمأ، ولاتلبس ويعرى، الحق السادس: أن يكون لك خادم وليس لأخيك خادم، فواجب أن تبعثه فيغسل ثيابه، ويصنع طعامه، ويمهد فراشه، الحق السابع: أن تبرَّ قسمه، وتجيب دعوته، وتعود مريضه، وتشهد جنازته، وإذا علمت أنَّ له حاجة تبادره إلى قضائها ولا تلجئه أن يسألكها، ولكن تبادره مبادرة فإذا فعلت ذلك وصلت ولايتك بولايته وولايته بولايتك))(٩).

وهكذا كان الإمام الصادق عَلَيْهِ يجتهد في غرس تلك المفاهيم والقيم النبيلة في نفوس تلاميذه ليجعلهم جماعة مثالية في مودتهم وأخوتهم وتعاطفهم.



### المطلب الثاني

## مبدأ التعاون والتكافل

تكتمل صورة الاهتهام بالمسؤولية الاجتهاعية في مدرسة الإمام الصادق على الأخوة الصادقة بين بتأكيده مبدأ التعاون والتكافل. وهذا الأساس يقوم على الأخوة الصادقة بين المؤمنين، ومفهومه «التناصر بين أفراد المجتمع ليسد بعضهم حاجات بعض، ويسند الضعفاء الأقوياء، وكذلك التناصر بينهم في القيام بأعباء العمل الصالح، فيقوي القادرون منهم على ذلك الضعفاء فيه بمختلف معاني القوة والضعف»(١٠٠).

وهذا ما عبر عنه الإمام الصادق بقوله مستشهداً بكلام جده رسول الله على فقال: ((وليعن بعضكم بعضاً فإنَّ أبانا رسول الله على كان يقول: إنَّ معاونة المسلم خير، وأعظم أجراً من صيام شهر واعتكافه في المسجد الحرام))(((). فالإمام على يريد بناء جماعة مؤمنة يكون التكافل بينهم مادياً ومعنوياً، ولذلك قال: ((المؤمن خدم بعضهم بعضاً، وعندما سئل كيف؟ قال: يفيد بعضهم بعضاً)((۱)).

فقد بينت مدرسة الإمام الصادق عليه الصورة التي يريدها الإسلام للعلاقة بين أفراد مجتمعه بكل جوانبها، وقامت بتوطيد روح التكافل والتعاون الجاعي في نفوس تلاميذها، عبر مشاريع اجتهاعية متعددة، يمكن تلخيصها في ما يأتي:



# أولاً: تأصيل خدمة الناس وقضاء حوائجهم

وهي من أروع صور التكافل الاجتهاعي، التي تقوم على أساس المساعدة الطوعية النابعة من نفس الإنسان وقناعته التامة بتلبية حاجات الآخرين.

وقد أشار الإمام عليه إلى أنَّ فوائد مساعدة الآخرين وخدمتهم لاتعود على صاحب الحاجة فقط، بل يعم نفعها قاضي الحوائج نفسه كما يعم المجتمع أيضاً، فقال: ((أيَّمَا مؤمن أتى أخاه في حاجة، فإنَّمَا ذلك رحمة من الله ساقها إليه وسببها له، فإن قضى حاجته كان قد قبل الرحمة بقبولها، وإن ردَّه عن حاجته وهو يقدر على قضائها فإنَّما ردَّ عن نفسه رحمة من الله جلَّ وعزَّ ساقها إليه وسببها له...))(۱۳).

وهكذا حثَّ الإمام عَلَيْ تلاميذه على التعاون والتكافل بلسان واضح وصريح، فقال: ((إنَّ الله خلق خلقاً من رحمته برحمته لرحمته، وهم الذين يقضون الحوائج للناس، فمن استطاع منكم أن يكون منهم فليكن))(١٤).

ولم يقتصر الإمام على أفي دعوته على تليية الحاجات الخاصة فقط، بل لفت أنظار تلاميذه إلى حاجات إنسانية أخرى قد لا ينتبه عليها عادة، فقال: ((إسماع الأصم من غير تضجر صدقة هنيئة))(١٠). فإسماع الأصم من الأمور المستحلية، إلّا أن في هذه الدعوة إشارة إلى اتباع الأسلوب المناسب الذي يستطيع الشخص به إيصال ما أمكنه من أنواع المساعدة إلى الشخص المحتاج.

ونرى في جهود الإمام عليه في التربية تأكيده بذل أقصى الجهد والسعي في قضاء حوائج الآخرين، واعتبار عدم تأديتها خيانة، فقال: ((أيَّها رجل من أصحابنا استعان به رجل من إخوانه في حاجة فلم يبالغ فيها بكل جهده فقد خان الله ورسوله والمؤمنين))(١٦).

A STATE OF THE STA

ولم يكتف الإمام عليه بذلك، بل دعا الإنسان الذي قد لا يتمكن من قضاء حوائج غيره بنفسه أو بهاله أن يسعى في قضائها عند من يستطيع، وهذا ما ورد في وصيته بقوله: ((الماشي في حاجة أخيه كالساعي بين الصفا والمروة، وقاضي حاجته كالمتشحط بدمه في سبيل الله...))(۱۷).

### ثانياً: الحث على القرض والإمهال

مارس الإمام الصادق على هذا الأمر قولاً وفعلاً ليجسد للمسلمين الأسس المتينة لبناء المجتمع التعاوني الذي ينشط مع الجهد الجهاعي، فهو يجعل المؤمن يرى نفسه في الآخرين ويرى الآخرين في نفسه، فيدفع لامحالة إلى التكافل والتناصر، نفسه في الآخرين ويرى الآخرين في نفسه، فيدفع لامحالة إلى التكافل والتناصر، فقال: ((أحبوا للناس ما تحبون لأنفسكم))(١٨). وقد نالت الدعوة إلى التكافل الاقتصادي حيزاً كبيراً من تعاليم الإمام على الموجهة إلى طلابه، فعمل على تشجيعهم لنصرة المحتاجين في مرافق الحياة، وتوفير حاجاتهم وذلك عبر إقراض المؤمنين وسد حاجاتهم بطريقة تحفظ ماء وجوههم، وهو من أرفع الأمور التي يتقرب بها المسلم إلى الله، وقد ورد عن الإمام الصادق في الحث على هذا المعروف بقوله: ((لئن أقرض قرضاً أحبُّ إليَّ من أن أتصدق بمثله))(١٩). فالقرض من وجهة نظر الإمام عليه بمنزلة الصدقة بل ربها هو أفضل إذ إنَّه يحفظ المال لصاحبه، ويصون كرامة المقترض، فلا يحوجه إلى ذل السؤال.

ولفت الإمام عليه إلى أنَّ من أخلاقيات المقرض وآدابه أن يُنظِرَ المعسر إلى وقت الإيسار، ولا يجوز لهم مضايقته أو التشديد عليه، فقال في وصية طويلة كتبها إلى أصحابه: ((إيَّاكم وإعسار أحد من إخوانكم المسلمين أن تعسروه بشيء يكون لكم قبّله وهو معسر، فإنَّ أبانا رسول الله على كان يقول: ليس لمسلم أن يعسر مسلماً



ومن أنظر معسراً أظله الله يوم القيامة بظله يوم الأظل إلا ظله) (٢٠). وليس مثل هذا في تعاليم الإمام عليه نظرية فحسب، بل هو يراقب تلاميذه بأن يطبقوها ويجسدوها في واقعهم العملي مثلها قال أحد تلاميذه، قلت لأبي عبدالله: إنَّ لي على رجل ديناً وقد أراد أن يبيع داره فيعطيني، فقال الصادق: ((أعيذك بالله أن تخرجه من ظل رأسه) (٢١).

### ثالثاً: الدعوة إلى المواساة والإغاثة

يرى الإمام الصادق عليه بأنَّ المواساة من مقاييس القرب إلى الله، فقال لتلاميذه: ((تقربوا إلى الله بمواساة إخوانكم))(٢٢)، وهو يعدها من أشد ما افترض الله على خلقه، مثلها عدها من علامات الصدق في الأخوة، فقال: ((الإخوان ثلاثة: مواس بنفسه، وآخر مواس بهاله، وهما الصادقان في الإخاء، وآخر يأخذك منك البلغة ويريدك لبعض اللذة، فلا تعده من أهل الثقة))(٢٣).

وتتحقق المواساة بتفريج الكرب عن المكروبين وإغاثة الملهوف، وإدخال السرور في قلب المؤمن سواء عبر الموقف أو الكلمة أو أي طريق مناسبة، وقد انطلق الإمام من تعاليم جده رسول الله في في التناصر المعنوي النفسي بين المؤمنين، فقال: ((من أغاث أخاه المؤمن اللهفان عند جهده، فنفس كربته وأعانه على نجاح حاجته، كتب الله عزَّ وجلَّ له بذلك عند الله اثنتين وسبعين رحمة من الله، ويعجل له منها واحدة يصلح بها معيشته ويدخر له إحدى وسبعين رحمة لأفزاع يوم القيامة وأهواله))(٢٤).

وهكذا دعا الإمام الصادق عليه المجتمع الإسلامي بأفراده جميعاً إلى التكافل المادي والمعنوي، إلَّا أنَّه عدَّ دور الأغنياء في هذا المعروف دوراً خاصاً ومميزاً، فحين

A.M.

دخل إليه رجل، سأله الإمام: كيف خلّفت إخوانك؟ فأحسن الثناء عليهم، فقال: ((كيف عيادة أغنيائهم على فقرائهم؟ قال الرجل: قليلة، قال الإمام: كيف مساعدة أغنيائهم لفقرائهم؟ قال: قليلة، قال الإمام: فكيف يزعم هؤلاء أنّهم أتباعنا))(٢٥) وكأنّ الإمام عيد يرى في مواساة الأغنياء للفقراء ومساعدتهم شرطاً لإغناء عنه للتلميذ في مدرسته.

ولكي يرفع الإمام وتيرة السعي والجد في خدمة الآخرين، قام بتذكير المتعلمين لديه بهذا الجانب المهم وهي حاجتهم الدائمة إلى توفيق الله تعالى وتسديده، حتى يلزمهم بالدعاء والطلب، فقال: ((وليس كل من يحب أن يصنع المعروف إلى الناس يصنعه وليس كل من يرغب فيه يقدر عليه، ولا كل من يقدر عليه يؤذن له فيه فإذا اجتمعت الرغبة والقدرة والإذن فهنالك تمت السعادة للطالب والمطلوب إليه))(٢٦).

فهذه المواقف تعطينا صورة واضحة بمدى إيلاء الإمام هذا المبدأ أهمية كبيرة، وتركيزه في ذهن الأمة.



### المطلب الثالث

### مبدأ الصدق والأمانة

أساس الحياة الاجتماعية للإنسان هو العمل على المستوى الجماعي، ولايتسنَّى ذلك إلَّا بأن يتعامل أفراد المجتمع فيها بينهم من موقع الثقة المتبادلة واعتماد بعضهم على الآخر، وهذا المعنى لايتحصل إلَّا بتوافر عنصري الصدق والأمانة بينهم.

ولذلك عدَّ الإمام الصادق عَلَيْكِم مبدأ الصدق والأمانة من المبادئ المهمة التي يجب الالتزام بها في دائرة العلاقات الاجتماعية، فالصدق «هو تطابق الكلام مع الواقع سواء كان الواقع الخارجي أم الباطني»(٢٧)، فهو يرمز إلى الطهارة في الذات والبعد عن الرذيلة، وله تأثير في جميع أعمال الإنسان وسلوكياته، مثلما قال الإمام الصادق عليه: ((من صدق لسانه زكى عمله))(٢٨).

وكذلك «الأمانة هي التزام الواجبات الاجتماعية وأداؤها خير أداء»(٢٩)، وهي لاتحصر في أضيق معانيها و حدودها، أي: في إطار قيام الإنسان بحفظ مايودع لديه من مال، بل تكون شاملة للقيام بجميع التكاليف و الالتزامات الاجتماعية والأخلاقية، مثلها أشار إلى ذلك الإمام الصادق عَلِيكُم، فقال: ((لايكون الأمين أميناً حتى يؤتمن على ثلاثة فيؤديها: على الأموال والأسرار والفروج، وإن حفظ اثنين وضيع واحداً فليس بأمين))(٣٠).

إنَّ «الأمانة تدعو الإنسان إلى صدق الحديث كما أنَّ صدق الحديث يدعو الإنسان إلى الأمانة في الجهة المقابلة؛ لأنَّ صدق الحديث نوع من الأمانة في القول general services

والأمانة نوع من الصدق في العمل، على هذا الأساس فإنَّ هاتين الصفتين ترتبطان بجذر مشترك وتعبران عن وجهين لعملة واحدة»(٣١).

فالمؤمن الحقيقي هو الذي يتحرك في سلوكه من موقع الصدق ومراعاة الأمانة بصورها المختلفة، ويهتم بالحفاظ عليها من موقع المسؤولية وأداء الوظيفة، لهذا تكررت في كثير من وصايا الإمام عليها هذه العبارة: ((عليكم بصدق الحديث وأداء الأمانة))(٢٢)، مثلها كان يوصى بهاكل من دخل عليه من أصحابه ومن فارقه.

ومن هنا نرى أنَّ تربية الأفراد على انتهاج هذا الخط حظي بعناية خاصة من الإمام عَلَيْكِم وذلك في توجيهاته للأمة، نذكر أهمها في ما يأتي:

# أولاً: إلزام الناس بأداء الأمانة إلى صاحبها

يرى الإمام الصادق على أنَّ الأمانة خلق كريم يدل على يقظة ضمير الإنسان وإحساسه بالمسؤولية المنوطة به، فيتولاها ويوجه تلاميذه إلى أدائها للمسلم وغير المسلم؛ لأنَّ اختلاف الدين لايمنع الشخصية المسلمة من أداء الحقوق إلى صاحبها، فقال: ((أدُّوا الأمانات إلى أهلها وإن كانوا مجوساً))(٣٣)، حتى وصل إلى أبعد من ذلك فأكد هذه المسؤولية عبر شخصه هو بأن يؤدي الأمانة ولو كان لقاتل جده علي بن أبي طالب عليه فقال: ((اتقوا الله، عليكم بأداء الأمانة إلى من ائتمنكم، فلو أنَّ وهذا لاشكَّ أنَّه لتعظيم لأهمية الأمانة وأدائها ورفع شأنها.



## ثانياً: التشجيع على هذا المبدأ من خلال عرض القدوة

جاء الحث من الإمام عليه على الصدق والأمانة من خلال تجسيده هذه الفضيلة عملياً في واقع الأمة، فهو يذكر المكانة الرفيعة للإمام على بن أبي طالب عند رسول الله على ثم يشير إلى سبب نيله هذه المكانة، ليمكن تلاميذه من الاقتداء بأنموذج حي في حياتهم، فقال لأحد تلاميذه: ((انظر مابلغ بسببه على بن أبي طالب عند رسول الله على فالزمه، فإنَّ علياً عليه إنَّا بلغ ما بلغ به عند رسول الله على بصدق الحديث وأداء الأمانة))(٥٠٠).

# ثالثاً: وضع هذا المبدأ معياراً لمعرفة الأشخاص

يعد الإمام الصادق على الأمانة والصدق علامتين بارزتين في سلوك المؤمن، فقال: ((الاتنظروا إلى طول ركوع الرجل وسجوده فإنَّ ذلك شيء اعتاده، ولو تركه استوحش لذلك، ولكن انظروا إلى صدق حديثه وأمانته))(٢٦). فلا قيمة لطول الركوع والسجود والا اعتبار بكثرة الصيام والقيام، بل الميزان الذي يقيَّم على أساسه إيهان الرجل، هو صدق حديثه ومدى التزامه بالأمانة.

# رابعاً: التركيز على النتائج الإيجابية لهذا المبدأ في التعامل الاجتماعي

لم يترك الإمام عليه تأكيد معطيات الصدق والأمانة في الحياة الاجتهاعية، وهي تقوم على المحبة في النفوس، وكثرة التعامل وثقة الناس في ما بينهم، فقال في وصيته لأحد تلاميذه: ((عليك بصدق الحديث وأداء الأمانة، تشارك الناس في أموالهم هكذا و شبك بين أصابعه))(٢٧).



فالجمع بين الأصابع إشارة إلى عملية الاندماج العلمي والروحي بين أفراد المجتمع من طريق تعاملهم مع بعضهم وتشاركهم في معظم أمور حياتهم.

### خامساً: التحذير من الائتمان بالفاسق

وجه الإمام عليه المودع للأمانة وصاحب المال لأن يكون ذكياً في اختيار الشخص المؤمَّن، وألَّا يكون ساذجاً بحيث يودع أمانته لدى أي شخص كان، فقد جاء رجل إلى الإمام عليه فقال له: إنِّي ائتمنت رجلاً على مال وأودعتهعنده فخانني وأنكر مالي، فأجاب الإمام عليه ((لم يخنك الأمين ولكن أئتمنت الخائن))(٢٨).

فالإمام ينطلق في كلامه من نظرة واقعية لها وجهان: الأول: أنَّ الأمين لا يخون، ولو كان في أمسِّ الحاجة إلى ما تحت يده، أو إلى ما أودع لديه، فإنه يعف ويحافظ على حقوق الآخرين ويؤديها إليهم. الثاني: أنَّ الإمام عَلَيْكُم لا ينفي وجود من يخون الأمانة ويترك الوفاء، فهذه حقيقة واقعية لها مصاديق بين الناس.

إذن فهذه الحادثة ينبغي أن تضيف إلى المرء خبرة جديدة تجعل عقله أكثر تفتحاً ويقظة، حتى لايعود مرة أخرى لائتهان الخائن، ولاينساق إلى اتهام من جرب أمانته ووفاه، مثلها قال الإمام عليه في موطن آخر: ((ليس لك أن تأمن الخائن وقد جربته، وليس لك أن تتهم من ائتمنته))(٢٩).



## المطلب الرابع

# مبدأ الإصلاح الاجتماعي

لايخفى على أحد ما للإصلاح الاجتماعي من أهمية قصوى ودور فعال في توفير السلام واستتباب الأمن والشعور بالطمأنينة وسيادة العدل بين أفراد المجتمع الواحد. ولا جرم أنَّ له موقعاً خاصاً في التربية الاجتماعية، فهو من التغييرات الإيجابية في المجتمع التي تساعد على تحوله نحو الأفضل وتوجهه نحو الأصوب، وتثبت خطى أفراده على الطريق الأقوم والنهج الأسلم. ونظراً لأهمية هذا المبدأ والسعى إلى ترجمته عملياً، فإنَّ الإمام الصادق عَلَيْكِ كان ينمي لدى تلاميذه الشعور بالمسؤولية تجاه سلوك الآخرين، ومحاولة التغيير والإصلاح في المجتمع، فهو يريد أن يرقَى الفرد من عضو عادي إلى فرد رسالي يتحمل مهمة توجيه الآخرين وتقويم انحر افاتهم. وقد أوجب الإمام عليه الإنسان المؤمن الوقوف في وجه الانحراف والعصيان، ومحاولة تغيير ما يجرى حوله من خلاف، فإن لم يستطع هذا الإنسان أن يقوم بأدنى تغير أو تأثر، فبرى الإمام في هذا الحال ضرورة الكف عن مجالستهم والتواصل معهم، حتى لايكون سبباً في تشجيعهم على الاستمرار في ارتكاب المعاصى والمحرمات، فيقول: ((النبغى للمؤمن أن يجلس مجلساً يعصى الله فيه ولايقدر على تغييره))(١٠٠). وعلى مستوى التخطيط للقيام بالتغيير، يعتمد الإمام عليه فكرة التدرج في العمل الاجتماعي والتغيير الإصلاحي فيه، تبعاً لقوة الإيمان عند الناس، فيقول: ((إنَّ الإيمان عشر درجات بمنزلة السلم يصعد منه مرقاة مرقاة، فلا يقولنَّ صاحب الاثنتين لصاحب الواحدة لست على شيء حتى ينتهي إلى العاشرة، فلا تسقط من هو دونك فيسقطك من هو فوقك وإذا رأيت من هو

A STAN

أسفل منك بدرجة، فأرفعه إليك برفق، والاتحملنَّ عليه ما الإيطيق فتكسره، فإنَّ من كسر مؤمناً فعليه جبره))(١٤). يستفاد من هذا النص أنَّ التدرج أمر أساس يدخل في صلب النظام التربوي للإمام؛ لأنَّه لايمكن لأي شخص تقبل فكرة تغيير ما اعتاد عليه من تصر فات وأعمال أو اعتقادات دفعة واحدة، بل يتحقق ذلك تدريجياً بكثير من الرفق واللين في التعامل. ومن أهم المشكلات التي قد تهدد الجماعات البشرية، نشوء الخلافات وأسباب الفرقة المؤدية إلى التنازع، وهو الطريق الحتمى للفشل والوهن، وقد نهى الله عن التنازع فيها بين المؤمنين، فقال عزَّ وجلَّ ﴿وَلا تَنازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ (الأنفال: ٤٦). فالتنازع والخلاف والخصومة من أهم أسباب الفساد والانحراف بين أفراد المجتمع، كما أنَّها تؤدي إلى هدر الطاقات البشرية، واستنزاف القدرات الخلَّاقة في غير أماكنها، وهدم بنيان الجماعات، وقلع أسس المودات والصداقات. وقد أدرك الإمام عليه خطورة هذا الأمر، فشدد فيه وحذَّر من عواقبه، فقال: ((إيَّاكُ وكثرة الخصومات فإنَّها تبعدك من الله))(٢٤٢)، وحذر من مخاطرها على الأجواء النفسية والاجتماعية بقوله: ((إياكم والمراء والخصومة فإنَّها يمرضان القلوب على الإخوان، وينبت عليها النفاق... ومن زرع العداوة حصد ما بذر))(٢١٥). وعلى هذا فإنَّ من أبرز مظاهر إصلاح المجتمع المؤدية إلى صحته وسلامته، العمل على فض النزاعات وإزالة الخصومات ومعالجة الخلافات، التي تسمح للفرد أن يعيش في كنف مجتمع ينعم بالسلام والأمن والاستقرار.

والمصلح الاجتهاعي الذي يتربى في مدرسة الإمام الصادق عليه لايتوانى عن استئصال بذور الاختلاف من تربية المجتمع فهو المسارع دوماً نحو تقريب أفراد المجتمع، فيتحلى ابناؤه بالمحبة والإخاء، ويشبكون أيديهم متحدين في مواجهة أعدائهم ومؤازرة أصدقائهم. ولطالما كان سلوك الإمام عليه مرآة تعكس هذه المثل والإرشادات التربوية الإصلاحية في كل مناسبة، فقد روي أنَّ الإمام الصادق



على إذا مرَّ بجهاعة يختصمون لا يجوزهم حتى يقول ثلاثاً: ((اتقوا الله، اتقوا الله، ويرفع بها صوته))(3). والإمام الصادق على مصلح تربوي قدَّم لنا طرقاً الناجعة إلى حل هذه المشاكلات، وواجهها باعتهاد أسلوبين: الوقاية والعلاج. وأسلوب الوقاية يتمثل في السعي إلى حل المشكلات قبل حدوثها، أي: أن يتم التركيز على زرع الأصول والمبادئ الأخلاقية في نفوس المؤمنين؛ لأنَّها كفيلة بتمتين العلاقات السلمية وتحصينها والابتعاد عمَّا يثير الحساسيات والعصبيات بين الأفراد. أمَّا السلوب العلاج فيتمثل في السعي إلى حل المشكلات بعد حدوثها، أي: أن يتم السعي إلى إزالة آثار الحقد والبغض من القلوب، وتعويد النفوس وتربيتها على ردات الفعل الصحيحة والسليمة، ومن أبر زهذه الأساليب:

## أولاً: تجنب جذور الخلافات والخصومات

إنَّ معرفة الأسباب المؤدية إلى النزاع وتجنبها تعد مدخلاً مهماً يوصلنا إلى تقليل فرص حصول مثل هذه النزاعات، وتدخل في أساس الإجراءات الوقائية عند الإمام الصادق عليه لا بل إنَّها تدخل في صميم منهجه التربوي الذي حذَّر بشدة من تباعد المسلمين واختلاف كلمتهم وتشتت شملهم، وكذلك لتحصين هذا المجتمع وصيانته من التفتت والانهيار. ولأنَّ المجال لايسمح للإحاطة بكل ما يمكن اعتباده من الأساليب الإصلاحية، لذا سنختار منها نهاذج من جذور الخلاف التي عرفها الإمام وحذر الأمة منها، وهي:

1. تتبع العثرات والعيوب: قد لايسلم إنسان من نقاط ضعف وعيوب في شخصيته وسلوكه وأخلاقه، إلَّا أنَّ الإمام عَيْكِم حذر من التركيز والحديث الدائم عن هذه النقاط وإثارتها، كما عدها ابتعاداً عن الله لما لها من أثر في

general section of the section of th

تعميق حالة الكراهية، فقال: ((أبعد مايكون العبد من الله أن يكون الرجل يؤاخي الرجل، وهو يحفظ عليه زلاته ليعيره بها يوماً ما))(٥٤٠). وشدد على على عدم اعتبار نقاط الضعف والعيوب التي تحدثنا عنها هدفاً دائماً، نصوب ألسنتنا نحوه، فنصيبه بها يؤدي إلى أذيته لا إلى تصويبه وتقويمه، فقال: ((إياكم والتعرض لعيوب الناس كمنزلة الهدف))(٢٤٠).

- ٧. الاستهزاء والاحتقار: إنَّ السخرية من الآخرين وتحقيرهم، تشكل تهديداً لوجود المجتمع، وأقل أضراره تتمثل في نفور الناس وكراهيتهم لمن يسخر منهم؛ لأنَّ مبعث ذلك الغرور بالنفس واعتقاد المستهزئ بكونه أفضل من كل من هم حوله، وهذا سيؤدي حتماً إلى زوال التعاطف بين أفراد المجتمع، وقد أشار الإمام عليه إلى هذا فقال: ((لا يطمعنَّ المستهزئ بالناس في صدق المودة))(٧٤).
- ٣. النميمة والسعاية: شبه الإمام الصادق على النيام بالساحر الذي يفرق بين الأحبة بسحره، فتكلم في حديث مختصر عميق المغزى عن دور النميمة التخريبي الهدام في المجتمع قائلاً: ((إنَّ من أكبر السحر النميمة يفرق بها بين المتحابين ويجلب العداوة على المتصافين، ويسفك بها الدماء ويهدم الدور وتكشف بها الستور، والنيام أشر من وطأ على الأرض بقدم))(١٤).
- خ. الجدال والمراء: نهى الإمام عليه عن الجدال المذموم الذي لايراد به وجه الله كما نهى عن المراء، وبما أنّهما يمثلان آفة من أشد الآفات التي تسبب الخصومة وتفرق صفوف الأمة، فقال: ((إيّاك والمراء فإنّه يحبط عملك، وإياك والجدال فإنّه يوبقك))(٤٩).



- الغيبة: لاينظر الإمام عليه إلى الغيبة رذيلة أخلاقية فحسب، بل هو يراها من العوامل الهدامة لشخصيات الأفراد في المجتمع، والتي تجعلهم يسقطون في أوحال الحقد والبغضاء والعداوة، فنجد الإمام يتمثل شدة قبح عمل المغتاب إلى درجة أنَّ الشيطان نفسه يتبرأ من رفقته وصحبته ويستقبح قبول ولايته، فقال: ((من روى على مؤمن رواية يريد بها شينه وهدم مروءته ليسقط من أعين الناس أخرجه الله من ولايته إلى ولاية الشيطان فلا يقبله الشيطان))(١٥).
- 7. التهمة: يقول الإمام الصادق على بهذا الصدد: ((من اتهم أخاه في دينه فلا حرمة بينها))(٢٥٠)، إنَّ في كلام الإمام عليه هنا إظهاراً للأثر السلبي لاتهام المؤمن أخاه، والتشكيك في نزاهته وصدق نواياه وغيرها؛ لأنَّ في ذلك إسقاطاً للحرمات وتعدياً على الكرامات وعدم الشعور بالأمان والطمأنينة بين الأفراد.
- السب واللعن: من المؤكد أنَّ توجيه الشتائم للآخرين وإهانتهم من طريق السب أو اللعن أو غيره، سيتسبب بمزيد من الشحناء والبغضاء، وسيبقى أثره في النفوس، وإن توصل المتنازعون إلى صلح بينهم فيما بعد، وقد نقل الإمام المنا كلاماً في ذلك ورد على لسان جده رسول الله على فقال: ((سباب المؤمن كالمشرف على الهلكة))(٥٠)، وكذلك حذر من التلاعن بين أفراد الأمة الإسلامية بقوله: ((إنَّ اللعنة إذا خرجت من صاحبها ترددت بينه وبين الذي يلعن... فاحذروا أن تلعنوا مؤمناً فيحل بكم))(٥٠).

# ثانياً: التغافل وحسن الظن

ثمة تدابير وقائية أولاها الإمام الصادق عليه اهتهاما خاصاً، بهدف منع حدوث الخلافات والخصومات في المجتمع، وهذه التدابير تتمثل في اعتهاد التغافل

Alexander.

وحسن الظن، ((والتغافل يعني أن يكون المرء عالماً بالشيء ومطلعاً عليه ثم يتعمد بإرادته أن يظهر نفسه وكأنَّه لايعرف شيئاً عنه))(٥٥٠). وإذا كان هذا التغافل بهدف ستر العيوب الخفية للآخرين، والتغاضي عن زلاتهم التي لاينبغي إظهارها، فهو من صفات المؤمنين الحميدة، ودليل على عظمة الفرد وكرامته، كما يعد من العوامل الرئيسة لإصلاح المجتمع. وقد تناول الإمام الصادق عليه في نهجه التربوي هذا الموضوع قائلاً: ((صلاح التعايش التعاشر ملء مكيال ثلثاه فطنة وثلثه تغافل))(٢٥٠). فالإمام الصادق عليه يحرص كل الحرص على أن يعيش الناس مع بعضهم في أمن ووئام، وفي جو من الثقة المتبادلة وعدم الإسراع إلى تصديق ما يسمعه عن أصدقاء أو إخوان لهم، فروي أنَّ أحد تلاميذه قال له: يبلغني عن الرجل من إخواني ما أكرهه، فأسأله فينكر ذلك وقد أخبرني عنه الثقات، فأجاب الإمام عليه في ذلك: ((إذا بلغك عن أخيك شيء وشهد أربعون أنَّهم سمعوه منه، فقال: لم أقل، فاقبل منه))(٥٠). وفي كلام الإمام الصادق عليه تشديد واضح على أهمية الثقة في الحياة الاجتماعية؛ لأنَّها تشكل أساساً متيناً للتعامل المشترك بين أفراده، فهو يشجع المسلم على أن يمر على زلات الآخرين مرور الكرام من موقع سعة الصدر، وحفظاً لماء وجههم، واتقاء من انتشار الحقد والبغضاء فيها بينهم.

# ثالثاً: إصلاح ذات البين

إنّ من أهم الوسائل التي اعتمدها الإمام الصادق في علاج النزاعات والخصومات بين أفراد المجتمع هي إصلاح ذات البين. ولذا فقد بذل الإمام الصادق عليه أقصى جهده في حث المؤمنين وترغيبهم بإصلاح ذات البين حتى اعتبره أفضل الصدقة، فقال: ((صدقة يحبها الله: إصلاح بين الناس إذا تفاسدوا وتقارب بينهم إذا تباعدوا))((٥٠). وفي المقابل عدَّ الإمام عليه أقبح الأعمال عنده هو



أن يبادر أحد الطرفين المتنازعين إلى الصلح مع الآخر، فيمد يده إليه فيقبض الآخر عنه يده ولايستجيب لمباردته، فقال في ذلك: ((ملعون رجل يبدؤه أخوه بالصلح فلم يصالحه))(٥٩).

### رابعاً: العفو ومقابلة الإساءة بالإحسان

المشاكل الاجتماعية بين الأفراد إنَّما تبدأ بخطأ من طرف أو شخص، فإذا قوبل الخطأ بتصرف من جنسه ردّ فعل عليه، ترسخت المشكلة وتعقدت، لذلك نجد أنَّ الإمام عَلَيْكُ يدعو في تربيته الاجتماعية إلى العفو والصفح عن المسيئين، ويعد مقابلة الإساءة بالإحسان من أهم الأساليب المتبعة لعلاج الخصومات وإطفاء ثورة النزاعات. وعلى هذا الأساس يستنكر الإمام الصادق وجود الحقد في قلب المؤمن، بقوله: ((حقد المؤمن مقامه، ثم يفارق أخاه فلا يجد عليه شيئاً))(١٠٠). وتبلورت هذه المسألة كذلك في وصية الإمام عليه الإمام عليه لعبدالله بن جنادة، إذ قال له: ((يا ابن جندب صل من قطعك وأعط من حرمك وأحسن إلى من أساء إليك وسلم على من سبَّك وأعف عمن ظلمك كما أنَّك تحب أن يعفى عنك ألا ترى أنَّ شمسه أشرقت على الأبرار والفجار وأنَّ مطره ينزل على الصالحين والخاطئين))(١١). وهكذا يظهر لنا أنَّ الإمام عِلَيَّهِ عمل في رسالته التربوية على مستويين في وقت واحد، فهو حينها عمل على إزالة التناقضات الاجتهاعية من الساحة، فقد عمل في الوقت نفسه على القضاء على منبع تلك التناقضات من النفس الإنسانية التي يتقاسمها الهوى والإيان. وهذه المشاريع التي تقدمت هي كلها نهاذج من الوعي الاجتهاعي الذي سعى الإمام الصادق ﷺ إلى ترويجه في المجتمع والتي تربي الفرد وتعده روحياً وأخلاقياً وثقافياً ليبني مجتمعاً صالحاً يسوده الخير والحب والوئام(٢١).



### ... النتائج ...

أمَّا النتائج التي توصل إليها البحث فيمكن ذكرها على النحو الآتي:

- 1. كان للإمام عليه دور بارز في النظام التربوي الإسلامي، إذ أسهم إسهاماً فاعلاً في دفع عجلة التربية إلى الأمام عليه، فهو مُرَبِّ قدير تتلمذ على يديه عدد من العلماء البارزين، وقد خلَّف من بعده إرشادات وتعاليم وتراثاً موسوعياً ينفتح على كل قضايا الإنسان في حياته الفردية والاجتماعية.
- ٢. تشكل قاعدة التأخي والتعاطف أساساً مهماً في القيم الإسلامية الاجتهاعية، وقد اهتم الإمام الصادق عليه بترسيخ هذه الصلة الوثيقة بين تلاميذه من خلال منهجه التعليمي التربوي.
- ٣. بينت مدرسة الإمام الصادق عليه الصورة التي يريدها الإسلام للعلاقة بين أفراد مجتمعه بكل جوانبها، وقامت بتوطيد روح التكافل والتعاون الجماعي في نفوس تلاميذها، عبر مشاريع اجتماعية متعددة.
- أساس الحياة الاجتهاعية للإنسان هو العمل على المستوى الجهاعي، ولايتسنّى ذلك إلّا بأن يتعامل أفراد المجتمع فيها بينهم من موقع الثقة المتبادلة واعتهاد بعضهم على الآخر، وهذا المعنى لا يتحصل إلّا بتوافر عنصري الصدق والأمانة بينهم. ولذلك عدّ الإمام الصادق على الاجتهامية.



- كان الإمام الصادق عليه ينمي لدى تلاميذه الشعور بالمسؤولية تجاه سلوك الآخرين، ومحاولة التغيير والإصلاح في المجتمع، فهو يريد أن يرقي الفرد من عضو عادي إلى فرد رسالي يتحمل مهمة توجيه الآخرين وتقويم انحرافاتهم.
- 7. ظهر لنا من البحث أنَّ الإمام عَلَيْ عمل في رسالته التربوية على مستويين في وقت واحد، فهو حينها يعمل على إزالة التناقضات الاجتهاعية من الساحة، فقد عمل في الوقت نفسه على القضاء على منبع تلك التناقضات من النفس الإنسانية التي يتقاسمها الهوى والإيهان.

١. الأخلاق في الإسلام والفلسفة القديمة: ١٠٧.

٢. أصول الكافي، ج٢، باب التراحم والتعاطف، ح٢.

٣. تحف العقول: ٣١٥.

٤. تنبيه الخواطر ونزهة النواظر: ٢/ ١٧٩.

٥. تحف العقول: ٣٢٣.

٦. الخصال: ٢٧.

٧. أصول الكافي، ج٢، باب إخبار الرجل بحبه، ح٢.

٨. بحار الأنوار: ٧٥/ ٢٩١.

٩. أصول الكافي: ج٢، باب حق المؤمن، ح٢.

١٠. الإيمان بالله وأثره في الحياة: ٢٠٧.

١١. بحار الأنوار: ٥٧/ ٢١٧

١٢. أصول الكافي، ج٢، باب أخوة المؤمنين، ح٩.

١٣. أصول الكافي، ج٢، باب قضاء حوائج المؤمنين، ح٥.

١٤. العقد الفريد: ١/ ٢٣٥.

١٥. وسائل الشيعة: ١٦/ ١٣٤.

١٦. المحاسن: ١/ ٩٨.

١٧. تحف العقول: ٣٠٣.

١٨. مشكاة الأنوار: ٣٣٣.









۲۰. فروع الكليني: ۸/ ۹.

۲۱. الاستبصار: ۳/ ۲.

۲۲. الخصال: ۸.

٢٣. تحف العقول: ٣٢٤.

٢٤. أصول الكافي: ج٢، باب تفريج كرب المؤمن، ح١.

٢٥. بحار الأنوار: ٦٥/ ١٦٨.

٢٦. الفصول المهمة من معرفة الأئمة: ٢١٦.

٢٧. الأخلاق في القرآن: ٣/ ١٨٦.

٢٨. الأمالي: ٢٤٥.

٢٩. أخلاقنا الاجتماعية: ٧٦.

٣٠. تحف العقول: ٣١٦.

٣١. الأخلاق في القرآن: ٣/ ١٦٢.

٣٢. وسائل الشيعة: ج٨، باب أحكام العشرة، ح٢، ٧، ٨.

٣٣. الإمام الصادق والمذاهب الأربعة: ٤/ ٣٣٣.

٣٤. تهذيب الأحكام: ٦/ ٣٥١.

٣٥. أصول الكافي: ج٢، باب الصدق، ح٥.

٣٦. بحار الأنوار: ٦٨/ ٨.

٣٧. فروع الكليني: ج٥، باب أداء الأمانة، ح٩.

٣٨. من لا يحضره الفقيه: ٣/ ٣٠٥.

٣٩. الفصول المهمة في معرفة أصول الأئمة: ٢/ ٢٩٣.

٠٤. وسائل الشيعة: ١١/ ٥٠٣.

٤١. أصول الكافي: ج٢، باب درجات الإيمان، ح٢.

٤٢. تحف العقول: ٣٠٩.

٤٣. أصول الكافى: ج٢، باب المراء والخصومة، ح١.

٤٤. تهذيب الأحكام: ٦/ ١٨٠.

٥٤. منية المريد: ٣٣١.

٤٦. سير أعلام النبلاء: ٢٦٣.

٤٧. بحار الأنوار: ٧٧/ ١٤٤.



٤٨. المصدر نفسه: ٢٠/ ٢١.

٤٩. تحف العقول: ٣٠٩.

٥٠. الاختصاص: ٣٢.

٥١. أصول الكافي: ج٢، باب التهمة وسوء الظن، ح٢.

٥٢. أصول الكافي: ج٢، باب السباب، ح١.

٥٣. وسائل الشيعة: ٨/ ٦١٣.

٥٤. الأخلاق من منظور التعايش والقيم الإنسانية: ٢٧٥.

٥٥. تحف العقول: ٣٥٩.

٥٦. موسوعة الإمام الصادق: ١٥/ ٢٣٠.

٥٧. مشكاة الأنوار: ٣٠٩.

٥٨. بحار الأنوار: ٧١/ ٢٣٦.

٥٩. المصدر نفسه: ٧٧/ ٢١١.

٠٦. موسوعة الإمام الصادق: ٢/٢٥٢.

٦١. ينظر: الفكر التربوي الإسلامي عند الإمام جعفر الصادق: ٣٣١.



### المصادر والمراجع

- الاختصاص: محمد بن نعمان المفيد، تحقيق: على أكبر غفاري، ط٢، جماعة المدرسين، قم، إيران.
- الأخلاق في الإسلام والفلسفة القديمة:
   أسعد السحمراني، دار النفائس، بيروت،
   لبنان، ١٩٨٨م.
- ٣. الأخلاق في القرآن: ناصر مكارم الشيرازي، مكتبة الجيل الشباب، قم، إيران، ٢٠٠١م.
- الأخلاق من منظور التعايش والقيم الإنسانية: محمد تقي فلسفي، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، لبنان، ١٩٩٢م.
- أخلاقنا الاجتماعية: مصطفى السباعي،
   دار السلام، القاهرة، مصر، ١٤١٨هـ.
- ٦. الاستبصار: محمد بن الحسن الطوسي،
   ط٤، دار الكتب الإسلامية، قم، إيران،
   ١٤٠٦.
- ٧. الإمام الصادق والمذاهب الأربعة:
   أسد حيدر، دار التعارف للمطبوعات،
   بيروت، لبنان، ٢٠٠١م.
- ٨. الأمالي: ابن بابويه محمد بن علي بن الحسين القمي (الصدوق)، مؤسسة البعثة، قم، إيران، ١٤١٧هـ.
- الإيمان بالله وأثره في الحياة: عبدالمجيد عمر النجار، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ١٩٧٧م.

- ١٠. بحار الأنوار: محمد باقر المجلسي، ط٢، مؤسسة الوفاء، بيروت، لبنان، ١٩٨٣م.
   ١١. تحف العقول عن آل الرسول: أبو محمد الحسن بن علي بن شعبة الحراني، تحقيق: علي أكبر غفاري، ط٢، جماعة المدرسين، قم، إيران، ٤٠٤٤ه.
- 17. تنبيه الخواطر ونزهة النواظر: أبو الفوارس الأشتري، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٩٦٩م.
- 17. تهذيب الأحكام: محمد بن الحسن الطوسي، ط٤، دار الكتب الإسلامية، قم، إيران، ١٤٠٦ه.
- 11. الخصال: ابن بابويه محمد بن علي بن الحسين القمي (الصدوق)، تحقيق: علي أكبر غفاري، جماعة المدرسين، قم، إيران.
- 10. سير أعلام النبلاء: شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ١٩٩٢م.
- 17. العقد الفريد: ابن عبد ربه الأندلسي، دار الكتاب العربي، بـيروت ، لبنان، ١٩٨٣م.
- 10. الفصول المهمة في معرفة أصول الأئمة: الحر العاملي، تحقيق: محمد القائيني، دار إحياء التراث العربي، بيروت ، لبنان، ٣٠٠٣م.





- ١٨. الفصول المهمة من معرفة الأئمة: ابن الصباغ المالكي، دار الأضواء، بيروت، لبنان، ١٩٨٨م.
- 19. الفكر التربوي الإسلامي عند الإمام جعفر الصادق: الدكتورة حسناء ديالمه، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ٢٠١٥م، ١٤٣١ه.
- ٢٠ الكافي (أصول وفروع): لأبي جعفر
   محمد بن يعقوب، تحقيق: علي أكبر
   غفاري، ط٢، دار الكتب الإسلامية،
   إيران، ١٣٨٨ه.
- ٢١. المحاسن: أحمد بن محمد البرقي، دار الكتب الإسلامية، إيران.
- ٢٢. مشكاة الأنوار في غرر الأخبار: لفضل بن
   حسن الطبرسي، دار الكتب الإسلامية،
   إبران، ١٣٨٥هـ.

- ٢٣. من لايحضره الفقيه: ابن بابويه محمد بن علي بن الحسين القمي (الصدوق)، تحقيق: علي أكبر غفاري، ط٢، جماعة المدرسين، قم، إيران، ١٤٠٤.
- ۲٤. منية المريد من آداب المفيد والمستفيد: زين
   الدين العاملي الشامي، مؤسسة النشر
   الإسلامي، قم، إيران، ١٤٠٥ه.
- ٢٥. موسوعة الإمام الصادق: سيد كاظم القزويني، مطبعة سيداء الشهداء، قم،
   إيران، ١٤١٥ه.
- ٢٦. وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشيعة:
   محمد بن الحسن(الحر العاملي)، تحقيق:
   عبد الرحيم الرباني الشيرازي، دار إحياء
   التراث العربي، ببروت ، لبنان.

<del>valifieds</del>

# مَدرَسَةُ الإمام الصّادِق عَلليَّلامِ نَمُونُدَجُّ رَاقٍ لِلِجَامِعَةِ الإسلامِيَّةِ المثاليَّة

Imam Al-Sadiq School as a Sublime Nonpareil for Perfect Islamic University

# أ.م. سُمَيَّة حَسَنعَليان

جامعة أصفهان . كلية اللغات الأجنبية قسم اللغة العربية وآدابها

### Asst. Pof. Sumaiya Hasanulaiyan

Department of Arabic and Literature College of Foreign Languages Isfahan University

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي Turnitin - passed research



### من البحوث المشاركة في

# مُؤْتِمِرَالْعِكِمِيْدُ الْعُلِبِ عِلْهُ الْمِيْلِةُ الْمِيْلَةُ الْمِيْلِةُ الْمِيْلِةُ الْتُ

المنعقد تحث شعار

نَالِيَّةِ فِي َرَبِّحَالِكِ الْعِبْدِ كُلِّ لِلْأَنْفِيَّةِ نَالِيَقِيُّ فِي رَبِّحَالِكِ الْعِبْدِ كُلِّ لِلْأَنْفِيِّ

وبعنوان

للمدة من ١٧ – ١٨ أيلول ٢٠١٥م ٣-٤ ذي الحجة ١٤٣٦ه برعاية العتبة العباسية المقدسة

A research paper taken from

Al-Ameed Journal Third Global Academic Conference
Uunder the Auspices of General Secretariat

of Holy Al-Abbas Shrine

held as of 17 to 18 -09- 2015

3 - 4 Thelhujja 1436

Under the slogan

Under the Shade of Al-Ameed
We Do Meet to Augment
CHOSEN PROPHET AND HIS CHASTE
POSTERITY HUMAN SCIENCES FOUNT
AND TRIBUTARIES



### ملخص البحث

كان الإمام الصادق على في زمنه قطب الرحى الذي التف حوله الآلاف من الطلبة والعلماء بغض النظر عن أديانهم ولغاتهم وتوجهاتهم وكانت مدرسته أرقى مدرسة على مستوى العلوم والفكر إذ لها سهات خاصة تميزها من غيرها طوال العصور وبإمكانها أن تكون أنموذجا للجامعة الإسلامية المثالية التي يهدف كثير من العلماء إلى بنائها اليوم. وذلك أن هذه المدرسة سارت على النهج القويم الذي جاء به النبي الكريم في توعية الناس وإرشادهم نحو السبل الصحيحة والعلم الذي كان يشع من أنوار الإمام الصادق عليه في مدرسته يُنتفع به في المجالات الدنيوية والأخروية كافة ولعل الضرورة أملت على الإمام على الإمام عشروعه العلمي التربوي.

يهدف البحث الحالي الى دراسة السهات والخصائص المتميزة لهذه المدرسة مستخدما المنهج الوصفى .

ومن أهم نتائج البحث أن هذه المدرسة امتازت باعتنائها بالتخصص العلمي، وفتح أبواب المناظرة والجدال على مصراعيها، والاهتمام بالجانب التربوي فضلا عن الجانب العلمي.

### مَدرَسَةُ الإمام الصَّادِق عَالَيَّا في مَوْذَجُّ زاق لِلجَامِعَةِ الإسلامِيَّةِ المثاليَّة



#### **ABSTRACT**

In his time Imam Al Sadiq was the cynosure thousands of disciples and scientists gravitate around regardless of their religion, languages and propensities. Whose school surged as the most elegant in the orbit of sciences and thought as it has distinguished features giving it prominence over the other throughout ages. It could be a nonpareil for the perfect Islamic university attracting many a scientist ,such as a school keeps pace with the traditions the beneficent prophet advocates in guiding people to the right paths and science emitting light from Imam Al-Sadiq school people make use of in the here and hereafter fields .For the necessity urges the imam to broach his educational and scientific project. The actual paper tackles the distinguished traits for such a school in terms of analytic-descriptive methodology.



#### ... المقدمة ...

نظرا لأهمية القدوة في النظم التعليمة وضرورة استخدام القدوة فيها، فيجب على الجامعات الإسلامية اليوم التأسي بأنموذج عال. لم يغفل النص الديني عن موضوع القدوة وتحدثت آيات القرآن الكريم والروايات الواردة عن أهل البيت عنه وعن أهميته ودوره ومن جملة ذلك أن الله تعالى قال: ﴿أُولِئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُداهُمُ اقْتَدِه ﴾ [الأنعام ٦: ٩٠]؛ إذ أمر الله سبحانه وتعالى نبيه بالاقتداء بالأنبياء السابقين وحث الله سبحانه الأمة على الاقتداء بالنبي على قال: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي السَّابِقِينِ وحث الله سبحانه الأمة على الاقتداء بالنبي على قال: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ الله أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لَمن كَانَ يَرْجُوا الله وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ الله كثيراً ﴾ [الأحزاب ٢٣ : ٢١]؛ قد ورد في تفسير الميزان: «والمعنى من حكم رسالة الرسول وإيهانكم به أن تتأسوا به في قوله وفعله وأنتم ترون ما يقاسيه في جنب الله وحضوره في القتال وجهاده في الله حق جهاده» (الطباطبايي، د.ت، ١٦: ٢٨٨).

هذا من جهة ومن جهة أخرى فمن الخطأ أن نتصور أن التراث شيء مضى وانقضى وأصبح جزءا من التاريخ، بل لا بد أن نعده مظهرا لعبقرية الأمة الإسلامية ولا سيها إذا كان هذا التراث يتعلق بالأئمة الأطهار إلى وهذا هو الذي يبعث آمال الأمة ويلهم مشاعرهم. والانقطاع عنه يؤدي إلى هدم الأساس الذي تقوم عليه الحضارة الإسلامية وفي زماننا هذا إذا أردنا أن نستعيد أمجادنا وحضارتنا ما علينا إلا أن نتوجه إلى ما ترك هؤلاء الطيبون لنا بها يناسب حاجات مجتمعنا الإسلامي؛ عن أن عدم الاهتهام بهذا التراث أو ضعف الاهتهام به يؤدي إلى أزمة فكرية في تربيتنا المعاصرة تتمثل في تجاهلنا لقيمته وأهميته في بناء شخصية الأمة وإعطائها تربيتنا المعاصرة تتمثل في تجاهلنا لقيمته وأهميته في بناء شخصية الأمة وإعطائها



الهوية الثقافية المميزة. إذن العودة الصحيحة والسليمة إلى الينبوع لا تكون بالعودة إلى مظاهر المجد والزهو في حضارتنا فقط، بل إلى أسباب عظمته فالتاريخ غني باستخلاص قوانين حركته (الراوي، ١٩٨٤م، ٢٩).

وصحيح أن هناك اليوم كثيرا من الجامعات المختلفة تُدرّس فيها الفروع المختلفة المتنوعة ولكنه مما يبدو ضروريا في هذه الأيام هو أسلمة الجامعة؛ لأن الجامعة إذا بنيت على أساس إسلامي ولوحظت فيها الأخلاق الإسلامية فستكون كل العلوم المختلفة في خدمة الإنسان ولن تخرج عن الإطار الأخلاقي الإسلامي. وعندما نتصفح صفحات التاريخ الإسلامي المشرقة نلاحظ أن مدرسة الإمام الصادق عليه تستأهل أن تكون أنموذجا راقيا لجامعات اليوم؛ إذ كان يدرس أكثر من أربعة آلاف طالب في هذه المدرسة الكبيرة أو قل الجامعة الإسلامية.

ومن نهاذج المدرسة الإسلامية طوال التاريخ، التي كان يرأسها إمام من أهل البيت هي مدرسة الإمام الصادق على ولا يخامرنا شك في أن أهل البيت التربوا على المبادئ التي وضعها الرسول على وكانوا مكلفين بوصيته الله للحفاظ على هذه المبادئ إذ هم الأجدر بتوفيق من الله تعالى (النوبختي، ١٩٦٩م، ٢٢)، ولم تبتعد حياة الأئمة على عن الإسلام كونه منهجا متكاملا للحياة لذلك لا نجد فاصلا بين الدين وتعاليمه من جهة وطريقة حياتهم من جهة أخرى بل كانت وثيقة الصلة بها (الأديب، ١٩٨٨م، ٢٨)، وكانوا في نشأتهم وأخلاقهم يحاكون سيرة الرسول، وهم توارثوا أخلاقه من بعده. من هذا المنطلق فدراسة الخصائص التي امتازت بها مدرسة الإمام الصادق على تساعدنا على معرفة هذه المدرسة واقتداء الجامعات بها في أيامنا هذه. وانسياقا مع هذا يهدف هذا البحث دراسة هذه المدرسة والسهات الخاصة بها. والمنهج الذي توخاه البحث هو الوصفى – التحليلي.



### نبذة عن عصر الإمام الصادق عليسالا

عاش الإمام الصادق عليه (من التحولات الكبيرة فشهد زوال الحكم الأموي وقيام الحكم العباسي وشهد عصره تزلزل الحكم الأموى واشتداد شوكة العباسيين، وكان الطرفان في صراع مستمر حتى انتصر العباسيون عام ١٣٢ هجرية. والظروف السياسية أدت الى أن تمتاز تلك المدّة التي عاش فيها الإمام بالهدوء والحرية النسبية للإمام الصادق عليه وشيعته، فكانت فرصة مناسبة جداً لتفعيل نشاطهم العلمي والثقافي. وذلك لأن الأمويين كانوا منشغلين بالمشاكل السياسية الكثيرة وكان العباسيون يدعون أنهم يدافعون عن أهل البيت وقاموا على الدولة الأموية بشعار «الرضا من آل محمد» ولم يضايقوا الإمام قبل أن يستلموا مقاليد الحكم. كان هذا المجتمع يزخر بأنواع مظاهر الفساد والانحراف عن البعد العقائدي والفكري وأصبحت هذه الأفكار خطرا على الإسلام وكيانه فقد بدأ الضلال يدب في النفوس ووجدت الأفكار الضالة طريقها إلى العقول وكان كل ذلك لتشويه الإسلام والنيل من كرامته، فهناك فرق مختلفة وبعض البؤر كانت تدعى الأصالة في الفكر الإسلامي كالخوارج والمرجئة والمعتزلة والزنادقة والغلاة وغيرها. واتسم هذا العصر الذي عاشه الإمام الصادق عليه بظهور الحركات الفكرية ووفود الآراء الاعتقادية الغريبة إلى المجتمع الإسلامي وأهمها عنده هي حركة الغلاة الهدامة (السبحاني، ٤٥). فمع القرن الثاني للهجرة نبتت الفرق الكلامية وسادت النظرات الفلسفية وتزاحمت الأديان على بعث الميت منها: كالمانوية والمزدكية والزرادشتية والصابئة والدهرية... (الشهرستاني، ۲۰۰۸م، ۲: ۷۷). كان عصر الإمام الصادق عَلَيْكُم العصر الذهبي الذي يستمد منه التاريخ أنواره. إنَّ الإمام عَلَيْكُم شرع بالرواية عن جدّه وآبائه عندما اندفع المسلمون إلى تدوين أحاديث النبي عِلَّة بعد الغفلة التي استمرّت إلى عام ١٤٣ه حيث اختلط آنذاك الحديث الصحيح بالضعيف وتسرّبت



إلى السنة العديد من الروايات الإسرائيلية التي وضعها أعداء الإسلام من الصليبيين والمجوس، فضلاً عن المختلقات والمجعولات على يد علماء السلطة ومرتزقة البلاط الأموي ومن هنا فقد وجد الإمام أنّ أمر السنة النبويّة قد بدأ يأخذ اتّجاهات خطيرة وانحرافات واضحة، فعمد الى التصدّي لهذه الظاهرة الخطيرة، وتفنيد الآراء الدخيلة على الإسلام التي تسرّب الكثير منها نتيجة الاحتكاك الفكري والعقائدي بين المسلمين وغيرهم. وإنّ تلك المدة كوّنت تحدّياً خطيراً لوجود السنة النبويّة، وخلطاً فاضحاً في كثير من المعتقدات، لذا كان الإمام عيسي كان بحقّ سفينة النجاة من هذا المعترك العسر (السبحاني، ٧٩).

ويمكن حصر الأسباب التي أوجبت حدوث الحركة العلمية العظيمة في عصر الإمام الصادق عليه والنشاط الفكري والثقافي فيه في الأُمور الآتية:

- 1. حرية الفكر والعقيدة في الإسلام، ولم يكن العباسيون بلا تأثير في هذه الحرية الفكرية قطعاً، غير أنّ لهذه الحرية جذورا في تعاليم الإسلام بحيث لو كان العباسيون يريدون الوقوف أمامها لما كان بمقدورهم ذلك.
- ٢. كانت البيئة الإسلامية آنذاك بيئة دينية تماماً، وكانت الدوافع الدينية هي التي تحرك الناس، كما أنّ لتشجيع نبي الإسلام على طلب العلم، وحثّ القرآن على التعليم والتعلّم وتأكيده ذلك وعلى التفكير والتعقّل، الدور الأساسي في تنشيط وتفعيل هذه الحركة العلمية.
- ٣. كان للقوميات والأمم التي دخلت الإسلام خلفية فكرية وعلمية، وكان لبعضها مثل العنصر الفارسي -الذي كان له خلفية حضارية أكثر ازدهاراً والمصري والسوري حضارات عريقة في تلك المدة، فراحت هذه الأُمم بدافع فهم تعاليم الإسلام بشكل معمّق تبحث وتتفحص وتتبادل الآراء فيها بينها.

ge May

لا التساهل الديني أو التعايش السلمي مع غير المسلمين خاصة التعايش مع أهل الكتاب فقد قبل المسلمون أهل الكتاب ولم يروا في ذلك مخالفة لعقيدتهم الدينية، وكان الأهل الكتاب في تلك المدة علماء وخبراء وكان المسلمون يواجهونهم مواجهة علمية، وكان هذا يؤدي إلى الجدل والبحث والمناظرة (السبحاني، ١٣٥ نقلا عن المطهري، ١٤٢-١٦٠).

ولم تتخذ الآراء الدينية اتجاها فلسفيا إلا عند الفاطميين ذلك أن انتشار العلم في ذلك الحين أطلق روح البحث والاستقصاء وأصبحت المناقشات الفلسفية عامة في كل مجتمع من المجتمعات والجدير بالذكر أن زعامة تلك الحركة الفكرية إنها وجدت في تلك المدرسة التي ازدهرت في المدينة والتي أسسها حفيد علي بن أبي طالب المسمى بالإمام جعفر الملقب بالصادق عليه ويعتبر أول من أسس المدارس الفلسفية الرئيسة في الإسلام ولم يكن يحضر محاضراته أولئك الذين أسسوا فيها بعد المذاهب الفقهية فحسب بل كان يحضرها الفلاسفة وطلاب الفلسفة من الأنحاء القصية وكان الإمام الحسن البصري مؤسس المدرسة الفلسفية في مدينة البصرة وواصل بن عطاء مؤسس مذهب المعتزلة من تلاميذه الذين نهلوا من معين علمه الفياض. (البعلبكي، ۱۹۳).

### مدرسة الإمام الصادق عليه سماتها لدورها القيادي

في هذا القسم من البحث سنشير إلى السات التي تمتاز بها مدرسة الإمام الصادق عليه السات التي تجعلها تترأس جامعات اليوم وتقتدي بها هذه الجامعات، وهذه السات هي:



## ١) فتح أبواب الحوار والمناظرة

الحوار أصله يدل على معنى الرجوع إما إلى الشيء أو عن الشيء والمحاورة: الرجوع والمراودة في الكلام أو مراجعة المنطق في المخاطبة (ابن منظور، حور)، قال الراغب: الحور التردد إما بالذات وإما بالفكر (الراغب الأصفهاني، ٢٠٠١م، 18٤١). هو في اللغة «حاوره محاورة وحواراً: جاوبه وجادله. وتحاوروا: تراجعوا الكلام بينهم وتجادلوا. الحوار: ولد الناقة ساعة تضعه» (إبراهيم و آخرون، د.ت، ١٤٤٢م، وقيل «المحور: الخشبة التي تدور فيها المحالة و هي البكرة العظيمة التي يستقى منها» (ابن فارس، ١٩٧٩م، ٢: ١١٧) «والأحور: كوكب، و هو المشتري » (الجوهري، ١٩٨٤م، ٢: ١٤٠٠). والحوار اصطلاحا هو المناقشة بين طرفين أو أطراف ويقصد بها تصحيح كلام وإظهار حجة وإثبات حق، وبعض العلماء عرفه على أنه محادثة بين شخصين أو فريقين حول موضوع محدد لكل منهما وجهة نظر خاصة به هدفها الوصول إلى الحقيقة أو أكبر قدر ممكن من تطابق وجهات النظر بعيدا عن الخصومة أو التعصب (السقار، ٨). وقيل هو «نوع من الحديث بين شخصين، يتم فيه تداول الكلام بينهما بطريقة ما، فلا يستأثر به أحدهما دون الآخر، ويغلب عليه الهدوء و البعد عن الخصومة و التعصب» (ديهاس، ١٩٩٩م) ١٠).

أسلوب الحوار من أبرز الأساليب الحكيمة و البليغة التي استعملها القرآن الكريم، في إقامة الأدلة على وحدانية الله تعالى وعلى صدق الرسل الكرام، من أجل الوصول إلى الحقّ عن اقتناع عقلي، وارتياح نفسي، يجعل صاحبه يعيش حياته وهو ثابت على ما آمن به ثباتاً لا ينازعه ريب ولا يخالطه شكّ. ولعلّ من الأدلة على ذلك: أنّ مادة (القول) وما اشتق منها التي تدلّ على التحاور والمراجعة بين الناس في أمور معينة قد تكررت في القرآن الكريم أكثر من ألف وسبعائة مرّة.

A S

(عبد الباقي، ١٩٨١م، ص٥٥٥) الغرض من الحوار هو البحث عن الحق ليتضح، فالحق مطلوب والتعاون على النظر فيه مفيد ومؤثر هكذا عادة السلف الصالح في تحاورهم، فقد تدعو الحاجة إلى البحث المشترك للتوصل إلى الحق (الغزالي، ٢٠٠٠م، ١: ٥٤).

وعندما ندقق في حياة الإمام الصادق عليه ومنهجه في إدارة المدرسة الكبيرة التي كان يرأسها نلاحظ أنه عليه عزز القيم والمبادىء الإنسانية التي هي القاسم المشترك بين جميع الحضارات والثقافات، كان يستخدم الحوار الذي يسهم بدرجة كبيرة في التقارب بين الشعوب والأمم، وفي إزالة الحواجز المتراكمة من سوء الفهم المتبادل ومن الأفكار المسبقة القائمة على أساس غير صحيح؛ لأن ذاك العصر كان عصر التقاء كثير من الحضارات.

ومن جهة أخرى فلا شكّ في وجود تباين واضح بين الناس، في عقولهم ومدركاتهم و قابليتهم للاختلاف، إلا أن الله وضع على الحق معالم بارزة، وجعل على الصراط المستقيم منارات هادية. فالغاية من الحوار هي إقامة الحجة، ودفع الشبهات وكل فاسد من الأقوال والآراء، وهو تعاون من المتناظرين على معرفة الحقيقة والتوصل إليها، ليكشف كلّ طرف ما خفي على صاحبه منها، والسير بطرق الاستدلال الصحيح للوصول إلى الحق (ابن حميد،١٩٩٩م، ٢١٣).

يستلزم هذا الموضوع التزام الموضوعية والبعد عن التعصّب، إذ يقود الحوار إلى طريق مستقيم لا عوج فيه، ويحول دون انسياق إلى الهوى. وقد أرشدنا القرآن الكريم إلى الأخذ بهذه القاعدة، إذ علّم الرسول على والمسلمين أن يقولوا في حوارهم: ﴿وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدًى أَوْ فِي ضَلال مُبين ﴿ [سبأ٣٤: ٢٤] وفي هذا غاية التخلّي عن التعصب لأمر سابق، وفيه كهال إعلان الرغبة بنشدان الحقيقة أنّى



كانت. ناظر الإمام عليه أصحاب الآراء من الجبرية والقدرية و... الذين تحدوا الكثير من العلماء بمجالسهم وهذا ما دفعه للتصدي لهم فكانت حواراته ومناقشاته التي عبرت بشكل حقيقي عن احترام الأفكار التي يحملها الآخر مهما كانت حيث تبدأ بالحوار البناء والإقناع البعيد عن التهكم والسخرية والانتقاص ولعل هذا ما يفسر لنا التغيير الذي تحدثه مناظراتهم تلك في أنها تحاور الفكر بالفكر (ابن الصباغ، ١٨٥٠).

إذا راجعنا إلى المصادر التي ثبتت حوارات الإمام الصادق عليه ومناظراته المختلفة لنكشف أن أطراف الحوار مع الإمام عليه تتنوع إلى أنواع المعتقدات بدءاً من الإنكار لوجود الله وانتهاءا بالسلوكيات المنحرفة وأصحاب الفهم الخاطئ لمسيرة الشريعة وهي جميعها تكشف لنا عمق النشاط الفكري والعقائدي الذي مارسه الإمام الصادق عليه وإن الإمام عليه لم يكن بمنأى عن الحياة الفكرية في عصره بل كان مطلعا إطلاعا تاما وشاملا على تلك الحركات ومتفاعلا تفاعلا إيجابيا مع هموم الأمة والتحديات التي كانت تواجهها.

و الحوار الطيب هو الذي يوضح كلام الله تعالى والسنة النبوية الشريفة ويعرف المسلمين وغيرهم الفرق بين الكلام الرباني المعجز و الكلام البشري ويعرف الناس وسطية الدين كذلك يسد باب المغالطات في الدين الإسلامي وخاصة ظاهرة الإفراط في الدين والتفريط فيه كذلك يعرف الآخر الأسس الإسلامية في النهي عن العنف وقتل النفس بغير نفس ونهيه عن الفساد في الأرض (حمدي زقزوق، عن العنف وقتل النفس بغير نفس ونهيه عن الفساد في الأرض (حمدي زقزوق، ٢٠٠٥). فكان الإمام عليه عنه بالحوار الطيب في مدرسته الإسلامية.

لم يكن عليه عمر مع المخالفين فقد سأل هشام أن يحدثه بها جرى له مع عمرو بن جرى لهم من حوار مع المخالفين فقد سأل هشام أن يحدثه بها جرى له مع عمرو بن

عبيد، وإبداؤه رضاه عنهم فقد ورد في آخر الحديث: فضحك أبو عبدالله سلام الله عليه وقال: يا هشام من علمك هذا؟ قال: قلت: شيء أخذته منك وألفته (الطوسي، د.ت، ٢: ٠٠٠).

ولم يهتم على بالحوار مع التيارات الملحدة فقط، بل كان يناظر ويحاور أصحاب المذاهب المختلفة فواجه تيار القياس والرأي والجبرية الذي تزعمه أبو حنيفة بشدة ونذكر منه على سبيل المثال لا الحصر هذه المحاورة إذ دخل أبو حنيفة فجرى حوار مطول بينها، منه: قال الإمام: يا أبا حنيفة إذا ورد عليك شيء ليس في كتاب الله ولم تأت به الآثار والسنة كيف تصنع؟ فقال: أصلحك الله أقيس وأعمل فيه برأيي. قال عليه: يا أبا حنيفة إن أول من قاس إبليس الملعون قاس على ربه تبارك وتعالى فقال: أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين. فسكت أبو حنيفة. فقال عليه: يا أبا حنيفة أيها أرجس البول أو الجنابة؟ فقال: البول. فقال عليه: الناس يغتسلون من الجنابة ولا يغتسلون من البول. فسكت... إلى آخر الرواية (المجلسي، ١٤٠٣، ٢: الخنابة ولا يغتسلون من البول. فسكت... إلى آخر الرواية (المجلسي، ١٤٠٥، ٢). وليراجع من يريد مزيدا من الاطلاع على مناظرات الإمام الصادق

### ٢) الاهتهام بالتربية بجانب الاهتهام بالعلم

التربية هي عملية يتم بها إكساب الأفراد مجموعة من القيم فالتربية بجوهرها عملية قيمية إذ إن مهمتها ليس التعليم فحسب وإنها تعني الإعداد والتنمية والتوجيه وغرس القيم وتكوين الاتجاهات (التميمي، ٢٠٠٥م، ١٣) والتربية في المنظور الإسلامي هي منظومة قيمية من حيث المضمون والجوهر إذ إن هدفها الشامل يصب في تنمية الفرد والمجتمع نحو الأفضل من طريق الاكتهال والنضج والتهذيب والتثقيف المستمر والمتواصل (الخولي، ١٩٨٨م، ٢٣).



وإنسان اليوم يعيش في عالم متعدد الوسائط تهيمن فيه وسائل الإعلام على الفضاء الثقافي والاجتهاعي العربي؛ عالم يتميز بتعدد في القنوات التلفزيونية فضلا عن استعمال الحاسوب وانتشار استعمال شبكة الإنترنت و... ولا بد من تهيؤ التلميذ أو الطالب ليتعامل مع هذه البيئة الجديدة. وعلى المدرسة والجامعة في العالم الإسلامي أن تجهز الطالب وتحضره بكفاءة واستقلالية ووعي نقدي وبمسؤولية في المجتمع تمثل فيه وسائل الإعلام وتكنولوجيتها مكانة مرموقة وتتمتع بسلطة قوية في تشكيل العالم الثقافي لهم (بو خنوفة، ٢٠٠٥م، ٧٧). ومما امتازت به مدرسة الإمام الصادق عيم الاهتهام بالجانب التربوي بجانب البعد العلمي، إذ لم يكن هدف هذه المدرسة الجانب العلمي فقط، بل كان ينشد بناء الفرد الصالح ومن ثم المجتمع الصالح. وذلك واضح في توصيات الإمام الصادق عيم إلى الطلبة وفي أقواله الكريمة.

قال سفيان الثوري: «لقيت الصادق بن الصادق جعفر بن محمد عليهما السلام فقلت: يابن رسول الله أوصني، فقال عليه: يا سفيان أدبني والدي بثلاث ونهاني عن ثلاث فأما اللواتي أدبني بهن فإنه قال لي: يا بني من يصحب السوء لا يسلم ومن لا يملك لسانه يندم ومن يدخل مداخل السوء يتهم. قلت: يابن رسول الله فما الثلاث اللواتي نهاك عنهن. قال عليه: نهاني أن أصاحب حاسد نعم وشامتا بمصيبة أو حامل نميمة» (الكليني، ١٣٨٨ه، ٢: ٤٦٥). وأوصى الإمام الصادق عليه المفضل بن عمر وأمره أن يبلغها شيعته هذه الوصية: ((أوصيك بست خصال تبلغهن شيعتي أداء الأمانة إلى من ائتمنك وأن ترضى لأخيك ما ترضاه لنفسك واعلم أن للأمور أواخر فاحذر العواقب وأن للأمور بغتات فكن على حذر وإياك ومرتقي جبل سهل إذا كان المنحدر وعراً ولا تعدن أخاك وعداً ليس في يدك وفاؤه))

CAR.

يعد القرآن أعظم منهج تربوي عرفه البشر، وقد طبقته أمة كانت تعاني الفرقة والضعف والجهل والتأخر فأصبحت أرقى الأمم أعلمها وأقواها (عمر، ١٩٩٥م، الضعف والجهل والتأخر فأصبحت أرقى الأمم أعلمها وأقواها (عمر، ١٩٩٥م، الله يكون ذلك وقد نزل القرآن لهداية الإنسان وتعليمه وتنظيم حياته فهو كتاب جاء أساسا للإنسان ويهدف إلى إصلاحه حيث اشتمل على وصف أحوال النفس الإنسانية وأسباب انحرافها ومرضها وطرق تربيتها وتهذيبها وعلاجها وكثير من الحقائق عن الإنسان وحياته النفسية (نجاتي، ١٩٨٠م، ٣٩٣).

وذلك لأن منهج هذه المدرسة هو منهج القرآن الكريم الذي يحمل كل عناصر النمو والتجدد والكفيلة بأن تجعله صالحا للتطبيق في كل مجتمع وإن اختلفت مقوماته قليلا أو كثيرا وسيظل هذا المنهج على اختلاف الأزمان والأجيال الدواء لكل داء والحل لكل مشكلة والعصمة من كل ضلال وذلك بنص حديث إمام الهدى المصطفى على: ((إني قد تركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما: كتاب الله وسنتى)) (يوسف، ٢٠٠٢م، ٢).

كيف لا يهتم الإمام عليه بالجانب التربوي وهو إمام دين تميز بتأسيس مفهوم التزكية الذي يعتبر وظيفة من وظائف الأنبياء، قال عز وجل: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى اللَّوْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيهِمْ آياتِهِ وَيزَكِّيهِمْ وَيعَلِّمُهُمُ الْكُتَابَ وَالْحُحْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ لَفِي ضَلال مُبين ﴾ [آل عمران ٣: ١٦٤]؛ فيعتبر الْكتَابَ وَالْحُحْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ لَفِي ضَلال مُبين ﴾ [آل عمران ٣: ١٦٤]؛ فيعتبر هذا المصطلح منظومة تربوية متكاملة في الفكر الإسلامي تدور حول الإنسان بتربية نفسه والارتقاء بها في مدارج السالكين. وذلك لأن التربية من أهم الوسائل التي تساعد في إصلاح المجتمع وتحقيق أهدافه في التقدم والتطور ولذلك آمن بها الكثير من المفكرين والمصلحين اليوم فجعلوها إحدى وسائلهم المهمة التي تساعدهم على تحقيق أهدافهم ونشر مبادئهم.



### ٣) حرية الحضور لكل فرد محب للعلم فيها

لا يهم في مدرسة الإمام الصادق عليه أن يكون الطلبة من جنسيات مختلفة أو بألوان متعددة أو يتحدثوا بلغات متباينة؛ لأن هذه المدرسة تهتم بالتربية والتعليم وكل من يشتاق إلى تهذيب النفس أو تحصيل العلوم فله مكان ومنزلة في هذه المدرسة؛ فلذا نلاحظ أن في هذه المدرسة طلبة من أنحاء البلدان الإسلامية قريبها وبعيدها شاركوا فيها، وأخذوا العلوم المختلفة الدينية وغيرها، العقلية منها والنقلية. وبها كتبه الأستاذ أسد حيدر أنه قال: كان يؤمّ مدرسته طلاب العلم ورواة الحديث من الأقطار النائية، لرفع الرقابة وعدم الحذر فأرسلت الكوفة، والبصرة، وواسط، والحجاز إلى جعفر بن محمد أفلاذ أكبادها، ومن كلّ قبيلة من بني أسدّ، ومخارق، وطيء، وسليم، وغطفان، وغفار، والأزد، وخزاعة، وخثعم، ومخزوم، وبني ضبة، ومن قريش، ولا سيّما بني الحارث بن عبد المطلب، وبني الحسن بن الحسن بن عليّ (حيدر، ١: ٣٨). ومرد هذا أن الأئمة هم صورة الإسلام المشرقة في صفحات تاريخ الحضارة الإسلامية فكان لهم دور بارز في إعطاء الحضارة الإسلامية سمة الإنسانية والعالمية وكانوا هم متبعى المنهج القرآني الذي يدعو المسلمين إلى نشر الدعوة الإسلامية وإقامة المحبة والدعوة بالحكمة والانفتاح والتفاعل مع الآخر بغض النظر عن العقيدة والجنس واللون واللغة ويبين أنه لا بد أن يكون أساس الدعوة الحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالتي هي أحسن؛ قال تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبيل رَبِّكَ بِالْحُكْمَة وَالْمُوْعِظَة الْحَسَنَةِ وَجَادِهُمْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ [النحل ١٦: ١٢٥]؛ ﴿لَا إِكْرَاهَ في الدِّين قَدْ تَبَينَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَي فَمَنْ يكْفُرْ بالطَّاغُوت وَيؤْمِنْ بالله فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بالْعُرْوَة الْوُثْقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة ٢: ٢٥٦].

ne May

ولا شك أن الناس "يتباينون في كل شيء يتباينون في ذكائهم وعلمهم كها يتباينون في أمزجتهم ومشاعرهم ثم إنهم يختلفون في أفكارهم وتصوراتهم كها يختلفون في ميولهم واتجاهاتهم. وكل هذا مما يفرض تغير المدخل الأكثر مناسبة إلى نفوسهم والأسلوب الأكثر ملاءمة إلى عقولهم" (كيف ندعو إلى الإسلام، ٢٩)؛ يقول سيد قطب: "المجتمع الإسلامي مجتمع عالمي بمعنى أنه مجتمع غير عنصري يقول سيد قطب: "المجتمع الإسلامي مجتمع عالمي بمعنى أنه مجتمع بني الإنسان دون النظر إلى جنس أو لون أو لغة بل دون نظر إلى دين أو عقيدة" (نحو مجتمع إسلامي، ٩٢). وكان الأثمة على يجسدون ما أمر به المنهج القرآني من أجل إرساء مبادئ التعايش السلمي فكانوا أنموذجا جمع بين النظرية والتطبيق، وانسياقا من هذا أرسوا التعايش السلمي بين المسلمين بعد أن كانوا يقرون أن الاختلاف بينهم أمر طبيعي. وحتى تلحظ أن الكثير من طلبة الإمام على الذين لهم دور كبير في نشر الصيت العلمي للإمام على هم من الموالي منهم: هشام بن الحكم مولى بني شيبان، على بن يقطين، جابر بن حيان؛ إذ بدأ هؤ لاء الموالي نشاطهم العلمي بمساعدة الإمام على بن يقطين، جابر بن حيان؛ إذ بدأ هؤ لاء الموالي نشاطهم العلمي بمساعدة الإمام على وار شاداته القيمة.

### ٤) الاعتناء بالتخصص العلمي

مع أن هذه المدرسة ضمت في أحضانها كثيرا من الطلبة المشتاقين إلى العلوم المختلفة، فتنوع العلوم هو من خصائص مدرسة الإمام الصادق عليه المهمة امتازت بالتخصص العلمي وكل طالب كان يدرس في فرع خاص يحبه ويبذل جهده لتعلم أصوله. وإليك بعض أسهاء هؤلاء الطلبة الذين برزوا في العلوم المختلفة وأصبحوا علماء كمارا:

١. الفلسفة: هشام بن الحكم، هشام بن سالم.



- ۲. الفقه: زرارة بن أعين، ومحمد بن مسلم، وأبان بن تغلب، وأبو حنيفة، ومالك،
   وسفيان بن عيينة.
  - ٣. الحكمة: المفضل بن عمر.
  - ٤. التاريخ: أبان بن عثمان الأحمر البجلي.
    - ٥. الكيمياء: جابر بن حيان الكوفي.

والاهتهام بهذا الجانب مهم جدا وخاصة بعد أن كثرت العلوم وازدادت فروعا مختلفة، وفي زمن الإمام الصادق عليه نلاحظ أن المسلمين أقبلوا على التفاعل الحضاري بسرعة يمتصون من حضارات الأمم السابقة كالفرس واليونان، وما كان لدى مختلف الأمم التي التقت مع المسلمين لقاء مودة أو خصام. وقاموا كذلك بتحرير هذه العلوم و تنقيتها من الشوائب وتنميتها وصقلها وإصلاح فاسدها، مسترشدين بالمنهج العام الذي رسمه للمسلمين مصدرا التشريع الإسلامي العظيمان؛ القرآن الكريم والسنة النبوية، كل ذلك فيما لم يكن من خصائص الشريعة بيانه وتحديد أصوله و فروعه كأصول الاعتقاد وأحكام العبادات والمعاملات ونظم الحياة الفردية والاجتماعية (الميداني، ١٢٥)، فلم يكن المسلمون مجرد نقلة، وإنّها حلّلوا وأضافوا وابتكروا لأنهم كانوا ينظرون بعين إلى الثقافة اليونانية أو الفارسية، وبالعين الأخرى إلى التعاليم الإسلامية.

لم تقتصر مدرسة الإمام الصادق على الطلبة الموالين فقط بل كانت مفتوحة لجميع طلاب العلم والمعرفة من الجنسيات واللغات والألوان المختلفة؛ لأن الإمام عليه كان إمام الأمة بأسرها. ولم تقتصر هذه المدرسة على علوم محددة بل شملت العلوم المختلفة أو قل جميعها ومنها: علم الفقه والحديث والتفسير والكلام والعلوم الطبية والفلكية والطبيعية و...

كانت دار الإمام الصادق على كجامعة كبيرة تموج بالحكاء وأهل العلم يحيب على أسئلتهم ويحل مشاكلهم دون التفات إلى نحلهم ومذابهم أو فرقهم ومقاصدهم يلقي على طلابه مختلف العلوم والمعارف وكان ينهل من فيض علمه طلبة العلم من كل الأقاليم فانتشر صيته في جميع البلدان وروى عنه الكثير منهم: يحيى بن سعيد، وابن جريج، ومالك، وأبو حنيفة، وأبان بن تغلب، وسفيان الثوري سفيان بن عيينة و... (أبو نعيم الأصبهاني، ١٩٣٣، ٣: ١٩٥). وكان كلّ واحد من هؤلاء الطلاب شخصية علمية كبيرة متألّقة، وقد قدّموا خدمات كبيرة، وكان لبعض منهم مؤلفات علمية وتلامذة كثيرون، فمثلاً كان لهشام بن الحكم واحد وثلاثون كتاباً (الفتال النيسابوري، ١٩٧٥ه، وألف جابر بن حيان أكثر من مائتي كتاب (ابن النديم، ١٩٧٨م).

وإذا دققنا حياة الإمام الصادق عليه العلمية لاحظنا أن للإمام عليه دورا كبيرا في العلوم العقلية كالطب والصيدلة وعلم الكيمياء وعلم الفيزياء وعلم الهيئة والنجوم وغيرها. فمثلا لم يكتشف حقيقة علم الإمام الصادق عليه الغزير وأقواله الكريمة وكلماته الحكيمة الطيبة في الطب أطباء عصره كما اكتشفت بعد عدة قرون؛ وكان خوض الأئمة عليه في المسائل الطبية كخوضهم في سائر العلوم؛ وكأنه يمثل نوعا من الكرامة والإعجاز. فصل الإمام الصادق عليه الحديث عن الهيكل العظمي والأعصاب والجوارح في جسم الإنسان وشرحها شرحا دقيقا مفصلا.

روى سالم الضرير: «إن نصرانيا سأل الإمام جعفر الصادق على تفصيل الجسم فذكر الإمام على: إن الله تعالى خلق الإنسان من اثني عشرا وصلا وعلى مائتي وستة وأربعين عظها وعلى ثلاث مائة وستين عرقا فالعروق هي التي تسقي الجسد كله والعظام تمسكها والشحم يمسك العظم والعصب يمسك اللحم وجعل



في يديه اثنين وثهانين عظها في كل يد واحد وأربعون عظها منها في كفّه خمسة وثلاثون عظها وفي ساعده اثنان وفي عضده واحد وفي كتفه ثلاثة وفي الأخرى كذلك وفي رجله ثلاثة وأربعون عظها منها في قدمه خمسة وثلاثون عظها وفي ساقه اثنان وفي ركبته ثلاثة وفي فخذه واحد وفي وركه اثنان وكذلك في الأخرى وفي صلبه ثهاني عشرة فقرة وفي كل واحدة من جنبيه تسعة أضلاع وفي عنقه ثهانية وفي رأسه ستة وثلاثون عظها وفي فيه ثهانية وعشرون» (النورى، ١٩٨٧م، ١٦: ٤٤٥).

إن هذا التفصيل للجسم البشري والهيكل العظمي بهذه الدقة لا يأتي إلا من أتيحت له فرصة دراسة الطب والتشريح وفضلا أن الإمام أفاد غيره بهذا العلم وتخرج من مدرسته هذه عدد من أصحابه (ابن شهر آشوب، ١٩٥٦م، ٣: ٣٧٩). أو أشار عيد إلى كثير من الأمراض ووصف لها الدواء منها: السعال والسل والزكام ووجع المثانة والحصاة وأوجاع المفاصل وسلس البول والإسهال والجدري وعرق النسا والجروح والقروح والرمد والبرص والجذام والسموم وأوجاع الظهر والبهق وعلل الفم والأسنان والحمى والصداع و.. (القراغولي، ١٩٦٣م، ١٤٨). وهنا سنشير إلى دور الإمام الصادق عيد الريادي في أحد العلوم المهمة، ألا وهو علم الكيمياء.

وإن نجد رأيا آخر قائلا بأنه من المشكوك أن «جعفر الصادق لجأ شخصيا إلى النظر في المعارف الكيميائية (السحرية) والمعارف الفلكية والتنبؤية التي نسبت إليه ولكن لا شيء يناقض أنه شجع هذه المعارف عند تلاميذه مضيفا عليها دلالات إسلامية وأنه رسم خط تطورها الذي قاد مباشرة إلى الباطنية الشيعية بمختلف أشكالها وبهذا المعنى يمكن اعتبار الإمام السادس للشيعة الإثنى عشرية أب التراث العلمي العربي» (فهد، د.ت، ٨٥).

ورد أحمد عبد الرزاق أحمد على مَن نفى أن يكون للإمام الصادق على أساس علم الكيمياء، فقال: «حاول بعض المحدثين نفي صلته بعلم الكيمياء على أساس أنه قصد من اشتغاله بها فيه تطهير الروح فقط، وفاتهم أيضا أن لفظة الكيمياء كانت تطلق قديها على فرعين مختلفين بعض الشيء من فروع المعرفة يختص الأول بالتفسير المجازي والصوفي للتغيرات الكيميائية يؤدي لتطور الإنسان الروحي الذي يدخل ضمن تعاليم علم الكلام في حين استهدف الفرع الثاني من الكيمياء السعي إلى معرفة تكوين المادة حيث كانوا يشتغلون به ويؤمنون بإمكان تحويل المعادن الخسيسة أو الناقصة إلى ذهب وفضة تلك النظرية التي باءت بالفشل لأنها لا تستند الى أي أساس علمي ومع ذلك أخذ بها أغلب علماء المسلمين» (١٩٩١م، ٢٨٢).

ولكن نسبة الريادة إلى الإمام عليه تعود إلى موضوعين: الأول: ما أكدته المصادر، والثاني: أثر الإمام في عدد من العلماء. أما الأول فذكر ابن النديم أن للإمام عليه كتاب الهليلجة (وهو ما يتداوى به) (المجلسي، ٢٠١٣، ٥٩: ٢٣٧)، وقال ابن خلكان: «له كلام في صنعة الكيمياء والزجر والفأل وكان تلميذه أبو موسى جابر بن حيان الصوفي الطرطوسي قد ألف كتابا يشتمل على ألف ورقة تتضمن رسائل جعفر الصادق وهي خمسائة رسالة» (ابن خلكان، ١: ٣٣٧). و ذكر الصفدي هذا أيضا (٢٠٠٠م، ١١: ٢٧).

وورد في كتاب البيان لجابر بن حيان من منشورات هوليهارد: أنه لما كان البيان أجل ما يحتاج إلى تقديمه في علوم مولانا عليه أي جعفر وكان طريقه أحد الطرق التي يجب أن يدرج المتعلم عليها ويتغذى بها وجب أن نذكره في هذا الكتاب ليعرفه الراغب في هذه العلوم الشريفة بحقه وصدقه فيعظم انتفاعه به» (الهاشمي، العمرفه الراغب في هذه العلوم على حد قول جابر كان يطلب من جابر أن يسهل



الموضوعات؛ وقد ورد في كتاب الرحمة لجابر بن حيان إذ قال: «.. قال لي سيدي: يا جابر! فقلت: لبيك يا سيدي، فقال: هذه الكتب التي صنفتها جميعها وذكرت فيها الصنعة وفصلتها فصولا وذكرت فيها من المذاهب وآراء الناس وذكرت الأبواب وخصصت كل كتاب... وبعيد أن يخلص منها شيء إلا الواصل والواصل غير محتاج إلى كتبك ثم وضعت كتبا كثيرة في المعادن والعقاقير فتحير الطلاب وضيعوا الأموال وكل ذلك من قبلك.. والآن يا جابر استغفر الله وأرشدهم إلى عمل قريب سهل تكفر به ما تقدم لك وأوضح» (المصدر نفسه، ١١١).

ومما لا يفوتنا ذكره أن جابر في كثير من كبته أقر بتعلمه من الإمام الصادق عَلَيْكُم فإليك بعض النهاذج من هذه الإقرارات: قال في كتابه الإكسير الأعظم: «لقد تحملت من هذا ألما عظيما بذكري له إلى أن منّ الله تعالى على بجعفر بن محمد صلوات الله عليه، فلم يزل يسهل على ذلك ويكشف لى الأمر». (ابن حيان، د.ت، ٠٤) وقال أيضا: «وحق سيدي لو لا أن هذه الكتب باسم سيدي لما وصلت إلى حرف من ذلك آخر الأبد لا أنت ولا غيرك إلا في كل برهه عظيمة من الزمن» (الهاشمي، ١٩٨٦م، ١١٦). وكذلك ذكر جابر في كتابه الميزان: «وهذا في الميزان عجيب أن لا يدخل أحد العلوم عليها لا التدبير ولا غيره وهذا الذي نقول: إنه أول عظيم النفع في خواص القدم والتوحيد لله تعالى علوا كبيرا ونقض عظيم على الثنوية كذا أخرني سيدي وأمرني أن أقول وأصنف» (المصدر نفسه، ١١٧).

## ٥) حرية الرأي والتعبير

تمتاز مدرسة الإمام الصادق عيكم بحرية الرأي والتعبير التي دعا إليها الرسول الكريم على وترد هذه الحرية ضمن سياق حرية التعبير عن الأفكار والآراء من طريق الكتابة أو الكلام وفقا لقوانين تحافظ على سلامة الدين الإسلامي الذي تميز الموجه الموجه

بأفقه الواسع في قبول الآخر وخطابه الراقى مع الفكر الإنساني الذي عُد الموجه الحقيقي لما يقوم به الإنسان من أعمال وهذا ما يبين لنا إصر ار القرآن الكريم على استخدام العقل والفكر والتدبر. كان الإمام عليه يشجع المسلمين على الاستشارة والتعبير عن آرائهم في جميع المسائل لتتآلف قلوبهم ويستفيدوا من خبرات الآخرين في شؤون الحياة. كان الإمام الصادق عليه رائد مدرسة فكرية متميزة تجسدت في تكوينه الروحي والفكري كل تجليات الخالق المتعالى. وأعمق أثر لمعنى الحرية وحرية التعبير منها في مدرسة الإمام الصادق عليه يتبين بتأثير الإمام عليه في الناس بأخلاقه وأفكاره وتمكنه من جذب الكثير من الأتباع الموالين له. ولعل أبرز صور حرية التعبير والرأي قد تجسدت في طريقة تعامل الإمام عيك مع الناس وخاصة الذين كانوا يسيئون الى الإمام عَلَيْكُم حيث كان يقابلهم بالإحسان ومن نهاذج تعامل الإمام عليه مع من أساء إليه هاتان الروايتان: قال أبو جعفر الخثعمي: «أعطاني الصادق عليه صرّة فقال لي: ادفعها إلى رجل من بني هاشم ولا تعلمه أني أعطيتك شيئاً، قال: فأتيته، قال: جزاه الله خيراً ما يزال كل حين يبعث بها فنعيش بها إلى قابل، ولكني لا يصلني جعفر بدرهم في كثرة ماله» (المجلسي، ١٤٠٣ه، ٤٧: ١٢). وعن أبي جعفر الفزاري قال: دعا أبو عبد الله الصادق عليه مولى له يقال له: مصادف، فأعطاه ألف دينار وقال له: «تجهز حتى تخرج إلى مصر، فإن عيالي قد كثروا»، قال: فتجهز بمتاع وخرج مع التجار إلى مصر، فلما دنوا من مصر استقبلتهم قافلة خارجة من مصر، فسألوهم عن المتاع الذي معهم ما حاله في المدينة، وكان متاع العامة، فأخبروهم أنه ليس بمصر منه شيء، فتحالفوا وتعاقدوا على أن لا ينقصوا متاعهم من ربح دينار ديناراً، فلما قبضوا أموالهم انصر فوا إلى المدينة، فدخل مصادف على أبي عبد الله عليه الله عليه ومعه كيسان في كل واحد ألف دينار، فقال: جعلت فداك هذا رأس المال وهذا الآخر ربح، فقال عليه ((إن هذا الربح كثير، ولكن ما صنعتم في



المتاع؟)) فحدّثه كيف صنعوا وكيف تحالفوا، فقال على السّبحان الله تحلفون على قوم مسلمين ألا تبيعوهم إلا بربح الدينار ديناراً؟!)) ثم أخذ الكيسين، فقال: ((هذا رأس مالي ولا حاجة لنا في هذا الربح))، ثم قال: ((يا مصادف مجالدة السيوف أهون من طلب الحلال)) (الكليني، ١٣٨٨ه، ٥: ١٦٦).

وبجانب حرية الفكر والرأي في مدرسة الإمام الصادق الشخ نلاحظ أن هناك حرية الاجتهاع والتداول؛ إذ اعترف الإسلام بهذا الحق للمسلمين جميعا إذ كان من عادة المسلمين أن يجتمعوا في المسجد لأداء الصلاة والتداول في أمورهم العامة وهذه كانت مكفولة في الاسلام بشرط عدم استخدامها من أجل معارضة وتحدي السلطة (الملاح، ٢٠٠٢م، ٢٤٥). والإمام علي كان يعقد المجالس الفكرية والعلمية في المسجد أو في بيته يعلمهم ما يمكنهم من مواجهة التحديات الفكرية والعقائدية بأسلوب الحجة والإقناع. و كان الإمام علي يحضر المجالس العامة التي يحضرها الناس بمختلف مستوياتهم فكان يشجع أصحابه على المناظرات أيضا.

#### النتيجة

حصل من التطواف الذي قمنا به في مدرسة الإمام الصادق عَلَيْ التي تخرّج منها العديد من العلماء الأفذاذ والفضلاء لاستخراج نهاذج مثالية لتكون قدوة للجامعات الإسلامية في يومنا هذا، حصل لنا عدة نتائج منها:

1. يجب الاهتمام بالتربية بجانب البعد التعليمي؛ لأن التربية هي أساس بناء مجتمع رصين، ومن طريقها تتكون شخصية الأفراد وتجعلهم ينعمون بحياة سعيدة خالية من كل الاضطرابات النفسية والجسمية.



- ٢. ومن جراء التربية التي اهتم بها الإمام الصادق عليه فككت القيود ليتجه العقل نحو الإبداع والحضارة الحديثة وهو بإزالة العوائق الاجتهاعية والتاريخية التي تكبل هذا العقل، ولا بد من تحقق توازن بين مختلف عناصر الثقافة.
- ٣. أعطى الإمام الصادق عليه في مدرسته المتميزة نهاذج كثيرة للفكر الحر الواعي ليسير أصحابه على خطاه، ومن أهم النهاذج هذا الموضوع هو كيفية تعامله مع من أساء إليه.
- إن الإمام الصادق على قد مد إلينا حبلا على مدى القرون المديدة وعلينا أن
   نمت إليه بصلة لنفيد منه في حاضر نا ونحيا بعلمه حياة طيبة.
- ٥. كانت أخلاق الإمام الصادق عليه وكيفية تعامله مع الطلبة توجيها لسلوكهم نحو هدف معين وهو الحؤول دون وقوعهم في الضلال والانحراف العقائدي.

## التوصيات والمقترحات

في ضوء المباحث وما تم من تحديد النتائج فيمكن وضع التوصيات والمقترحات الآتية:

- 1. الاهتهام بوضع خطط مختلفة لتنمية روح التعاون والتفاعل وتطورها في الجامعات وبين الجامعات المختلفة أو وضع أنظمة حوافز مادية ومعنوية لرفع الروح المعنوية لدى الطلبة والكوادر في الجامعات؛ لاستثهار الطاقات حسب الخطط المدروسة والعقلانية لسلوك أخلاقي.
- دراسة الخطط والبرامج بدقة بحيث لا تؤدي إلى كون التعليم عشوائيا وارتجاليا للحيلولة دون هدر الطاقات البشرية.



- ٣. الافادة من المناهج التربوية التي ذكرها القرآن الكريم وطبقها الأئمة الطاهرون عَلَيْهِ والإمام الصادق عَلَيْهِ في مدرسته المتميزة بشكل مستدام والتأكيد على استمر اريته بالملاءمة بين القيم والأخلاق وباستيعاب توجهات الأجيال.
- ٤. التعريف بالشخصيات إلاسلامية الشهرة وخاصة الإمام الصادق عليهم بوصفه رئيسا للمدرسة الصادقية، إذ إن للتعليم عن طريق التقليد أهمية كبرة ويبدو أن السلوك يتدعم أو يتغير تبعا لنمط التعزيز المستخدم، فضلا عن أن العلم الحديث اهتم بنظرية القدوة؛ إذ أعطاها اهتهاما بالغا ودورا كبيرا في عملية التربية والنمو عند الإنسان فكانت نظريات العلماء المستشرقين وغيرهم في هذا المجال وقد سموا هذه النظرية بنظرية التعليم الاجتماعي.
- ٥. تشجيع البحوث والدراسات النظرية والعملية المتعلقة بمدرسة الإمام الصادق عليه وتسليط الضوء على دورها في تحقيق النشاط العلمي والفكري والثقافي وكيفية تحقيق ذلك بغية الخروج بنتائج وتوصيات علمية وعملية يمكن تطبيقها وتنفيذها مستقبلا.
- ٦. فكر الإمام الصادق عليه التربوي غنى وغزير بالعلم والمعرفة ولا شك أن المتمعن والدارس لهذا الفكر يستخلص العبر والدروس لتنبر الطريق لحل المشكلات الحاضرة في ضوء فهم الماضي.
- ٧. دراسة كل خصيصة من خصائص هذه المدرسة فضلا عن الشخصيات التي درست فيها وظهرت عبقريتهم لإيجاد علاقة إيجابية بناءة بين التراث والمستقبل؛ إذ إن الرؤية الواعية للتراث تزيد المجتمع وضوحا بشأن المستقبل.







## المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.
- إبراهيم مصطفى (د.ت). المعجم الوسيط. بيروت. دار إحياء التراث.
- ابن الصباغ، على بن محمد١٤٢٢ه.
   الفصول المهمة في معرفة الأئمة. تحقيق سامي الغريري. د.م: دار الحديث للطباعة والنشر.
- ۳. ابن النديم، محمد بن إسحاق ۱۹۷۸م.
   الفهرست. بروت: دار المعرفة.
- ابن حميد. صالح بن عبد الله (١٩٩٩م).
   معالم في منهج الدعوة. جدّة: دار
   الأندلس الخضراء.
- ه. ابن حيان، جابر. (د.ت). تدبير الإكسير الأعظم. دمشق: د. ن.
- ٦. ابن خلكان، أبو العباس أحمد بن محمد
   ١٩٩٤ م وفيات الأعيان. تحقيق: إحسان
   عباس. بروت: دار الفكر.
- ٧. ابن شهر آشوب، محمد بن علي ١٩٥٦م). مناقب آل أبي طالب ﷺ.
   تحقيق لجنة أساتذة النجف الأشرف. النجف: المطبعة الحيدرية.
- ٨. ابن فارس. أبوالحسين أحمد بن زكريا.
   ١٩٧٩م، معجم مقاييس اللغة. بيروت:
   دار الفكر.
- ٩. ابن منظور، أبو الفضل جلال الدين
   محمد بن مكرم. (د.ت). لسان العرب.
   بيروت: دار صادر.

- ١٠. أبو نعيم الأصبهاني، أحمد بن عبد الله.
   (١٩٣٣م). حلية الأولياء وطبقات الأصفياء. القاهرة: مطبعة السعادة.
- 11. أحمد عبد الرزاق، أحمد. (١٩٩١م). الحضارة الإسلامية في العصور الوسطى. القاهرة: دار الفكر العربي.
- ۱۱. الأديب، عادل. (۱۹۸۸م). دور أئمة أهل البيت عليه في الحياة السياسية. بروت: دار التعارف.
- 17. التميمي، عواد جاسم ٢٠٠٥م. توظيف مصفوفة القيم في المنهج الدراسي. بغداد: الشركة العامة لإنتاج المستلزمات التربوية.
- ۱۱. الجوهري. إسماعيل بن حماد. (۱۹۸٤م). الصحاح «تاج اللغة و صحاح العربية». ط۳. بيروت: دار العلم للملايين.
- 10. الخولي، سناء ١٩٨٨م. التغير الاجتماعي والتحديث. الإسكندرية: دار المعرفة الجامعية.
- 17. الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن أحمد (٢٠٠١م). المفردات في غريب القرآن. بروت: دار المعرفة.
- ۱۷. الراوي، عبد الستار عز الدين. (۱۹۸٤م). فلسفة العقل. بغداد: دار الحرية للطباعة.
- ۱۸. السقار، منقذ بن محمود. الحوار مع أتباع الأديان مشر وعيته وآدابه. د.م: د. ن.



- ١٩. الشهرستاني، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم ٢٠٠٨م الملل والنحل. تح: محمد عبدالقادر الفاضلي. صيدا: المكتبة العصرية.
  - ٢٠. الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك (۲۰۰۰م) الوافي بالوفيات. تحقيق أحمد الإرناؤوط و تركى مصطفى. بيروت: دار إحياء التراث.
  - ٢١. الطباطبائي، محمد حسين (د. ت) الميزان في تفسير القرآن. قم: منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية.
  - ٢٢. الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن. (د.ت). اختيار معرفة الرجال. تحقيق: السيد مهدى الرجالي. قم: مؤسسة آل البيت عليه الإحياء التراث.
  - ۲۳. النيسابوري، محمد بن الحسن ١٣٧٥ه روضة الواعظين. قم: مطبعة الأمير.
  - ٢٤. القراغولي، عارف ١٩٦٣م. الوراثة عند الإمام الصادق عليه بجلة الدراسات الإسلامية. النجف.
  - ٢٥. الكليني، أبو جعفر محمد بن يعقوب (١٣٨٨ه) الكافي. تحقيق على أكبر الغفاري. طهران: مطبعة الحيدري.
  - ٢٦. الملاح، هاشم يحيى (٢٠٠٢م) حكومة الرسول على بغداد: مطبعة المجمع العلمي العراقي.
  - ٢٧. النوبختي، الحسن بن موسى (١٩٦٩م). فرق الشيعة. قم: مكتبة الفقيه.
  - ۲۸. النوري، حسين الطبرسي (۱۹۸۷م).

- مستدرك الوسائل ومستتبط المسائل. بيروت مؤسسة آل البيت لإحياء التراث. ۲۹. الهاشمي، محمد يحيي (۱۹۸۲م). الإمام الصادق عليه ملهم الكيمياء. بيروت: دار الأضواء.
- ٣٠. بوخنوفة، عبد الوهاب (٢٠٠٥م). الطفل العربي والتربية على التعامل مع وسائل السمعية - البصرية. تونس: مجلة الإذاعات العربية. العدد٢.
- ۳۱. حمدی زقروق، محمود (۲۰۰۶م). الإسلام وقضايا الحوار. ترجمة مصطفى ماهر. د.م: طبعة الشروق الدولية.
- ۳۲. دیماس. محمد راشد (۱۹۹۹م). فنون الحوار و الإقناع. دار ابن حزم.
- ٣٣. عبد الباقي. محمد فؤاد (١٩٨١م). المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم. ببروت: دار الفكر.
- ٣٤. عمر، أحمد (١٩٩٥م). منهج التربية في القرآن والسنة. دمشق: دار المعرفة.
- ٣٥. فهد، توفيق (د. ت). الإمام جعفر الصادق عليه والتراث العلمي العربي. مجلة العرفان. العددان ٥و ٦. المجلد ۷۸. صص ۷۶– ۸۵.
- ٣٦. نجاتي، محمد عثمان. (١٩٨٠م). منهج التأصيل الإسلامي لعلم النفس. مجلة جامعة الإمام محمد الإسلامية. العدد ٣.
- ٣٧. يوسف، محمد السيد ٢٠٠٢م. منهج القرآن في إصلاح المجتمع. القاهرة: دار السلام.





واقعُ اللغَةِ العَرَبَيَّة في لمؤسسة التعُليميَّة العَرَبَيَّة بيز المشكلة والحكل فلسطنُ مِثالاً

Reality of Arabic Language in the Arab Educational States Between Problem and Remedy

Palestine as a Nonpareil

# أ. د. صَادِق عَبدُ اللهِ أَبوُسُلِمَان

جامعة الأزهر . قسم اللغة العربية غزة . فلسطين

#### Proff. Dr. Sadiq A. Abo Suleiman

Department of Arabic AL-Azhar University Gazza . Palastain

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي Turnitin - passed research





### ... ملخص البحث ...

يرصد البحث الحالي، أهم معوقات اللغة العربية في المؤسسات التعليمية والمشكلة اللسانية وحاضر العربية في المؤسسة التعليمية الفلسطينية والعربية في قلب الكيان ألاحتلالي، ولغة التعليم في أرض السلطة الوطنية وخلص البحث إلى مجموعة مقترحات وتوصيات.

في هذا البحث، أنبه على أهمية العملِ العربيِّ المشتركِ للوصولِ إلى تحقيقِ أحلامِ الملايين فلا أزعمُ أني أقولُ بديعاً أو جديداً؛ فالدّاعونَ إلى ما أدعو كُثْرٌ، وخطواتُ من هذا القبيلِ قد سمعنا عنها؛ سواءٌ في اجتهاعاتِ ذوي المجال الواحد في المؤتمراتِ أو الندواتِ... إلخ، أم في المنظهات أو الهيئات العربية التي تجمعهم.

ولسنا - نحن علماء العربية ودارسيها ومعلَّميها - إلا شريحةً من شرائح مجتمعنا العربيِّ الكبير: نجتمع في محافلنا المتعددة التي لا تخلو من قرارات أو توصيات أو مقترحات أو أفكار أو انتقادات؛ لا نبتغي منها إلا خدمة لغتنا العربية الفصيحة بصفة عامة. وهي محافلُ أيضاً نبكي فيها ديارَ أمجادِ لغتنا وأهلها الأماجدِ الذين صانوها ورفعوا قدرها، ونشروها في غيرهم، وكذلك نتحسَّرُ على تقصيرنا بل عَجْزِنا عن أنْ نفعلَ فِعْلَهُم، ثمَّ نمضي لِنُعَدِّدَ العواملَ المثبطة لتنفيذِ ما نبتغيهِ لصالحِ لغتنا الفصيحة وتنقيتها ممّا فيها من دخيل.



#### **ABSTRACT**

The current paper observes the most salient hindrances in the Arab states, the recent case of the educational Palestinian state comes in the welter of the occupational organ and the language of education on the land of the national authority, then the paper concludes with a set of suggestions and recommendations.

In the paper, has it certified that it is important to work in tandem for the cooperative Arab effort to meet the dreams of the millions; though many call for such a hope in certain meetings or symposiums held at the terrain of organizations or Arab directorates.

It is for the scientists of Arabic, a class of the great Arab community comes altogether in different occasions never void of decisions, recommendations, suggestions, thoughts or obloquy that do nothing but serve the formal Arabic language.

Such places take the sense of someone reminiscing the glory of the language whose brave people create, elevate and promulgate it. However it is to regret being in the state of the dereliction to do what the ancestors did. It is to usher the factors that fail what it should be done for the sake of the formal Arabic language to keep it intact.



#### ... المقدمة ...

ينطلق هذا البحثُ من قضية مؤداها أن الأمة العربية من شرقها إلى مغربها، ومن شها لها إلى جنوبها تشكّلُ وحدةً جغرافيةً وقوميةً وفكريةً وحضاريةً وتطلعيةً لا يمكن تفتيتها أيا كانت ضراوة المؤامرات، أو مرارة النكساتِ التي تُمنى بها؛ فها إنْ تُثارُ مشكلةٌ أو قضيةٌ هنا أو هناك إلا وجدت من أبناء العروبة مَنْ هبوا على قلبِ رجلِ واحدٍ، ينطقون بلسانِ حال يرجونه، وهو الوحدة العربية التي تُشكلُ عندهم المخرجَ المأمونَ في حلِّ مشكلاتٍ يعانون منها.

ويأتي هذا البحثُ ليدرسَ قضيةً مهمةً بل أهمَّ ركيزة من ركائزِ الوَحدةِ العربية، وهي اللغةُ العربيةُ التي سنراهُ سيقفُ عند مشكلاتها وأسبابها وطرائق علاجِها، ويتخذُ من فلسطين -قلبِ العروبةِ النابض - مثالاً؛ بوصفها البلدَ العربيَّ الذي عانى من احتلالِ اغتصابيِّ متغوِّل؛ بغيةَ التنبيهِ على أنَّ العنايةَ باللغةِ هي عنايةٌ بأهلِ اللغةِ أنفسِهم؛ وليصلَ بقارئهِ إلى أنه لا هويّةَ بدونِ لغة، ولا عُروبةَ بدون العربيةِ الفصيحة، ويقدِّمَ له تنبيهاتٍ وتوصياتٍ ومقترحاتٍ يرى أنها ستسهمُ بشكلٍ فعّالِ الفصيحة، ويقدِّم العربيةِ مما علقَ بها من ضعفِ أبنائها؛ لترتقيَ المكانةَ التي تستحقُّها.



### ... مدخل ...

في ظلِّ أزمةِ الضعفِ والفرقةِ التي نُعاني منها -نحن العرب- يجب ألا ييئس المفكرون والمثقفون والباحثون من الحديث عن وَحدةِ الشعبِ العربيِّ ومقوماتها وفوائدها التي تدفع إلى الدعوةِ إليها والتمسك بها.

وإذا لم نكن في هذه الأيام قادرينَ على تحقيقِ الحُلُم العربيِّ في إيجادِ دولة عربية متحدة، أو ولاياتٍ عربية متحدة تقومُ كلُّ منها بإدارة شؤونها الذاتية في ظِلِّ حكومة مَرْجِعيَّة عُليا، ونظام سياسيٍّ موحَّد فلا أقلَّ من أنْ نسعى إلى إيجادِ الصيغِ التي تجمعُ بيننا في مجالاتِ الحياة التي يمكنُ أنْ نجتمع عليها؛ لخدمة مصالحِنا المشتركة؛ فالمهمُّ أنْ نبدأ الخطوة التي ستدفعُ إلى ما يليها.

ولعلي لا أبتعدُ عن الصوابِ إنْ قلتُ: إنَّ بَدْءَ القادرينَ على التوحدِ، أو إنْ شئتَ فقل: على العملِ المشتركِ من أبناءِ أمتنا العربيةِ في مجالاتِ الحياةِ بعيداً عن مُعَوقاتِ أطهاعِ أصحابِ المصالحِ الذاتيةِ في اعتلاءِ عرش أو سلطة - لأراهُ يُشكِّلُ أهمَّ ركائزِ الوَحدةِ العربيةِ المنشودةِ في صورتها المثالية؛ فاللهِمُّ أنْ يبدأَ القادرونَ على التّهام بأحلام أمتهم في وضع الخططِ المدروسةِ وصولاً إلى خطواتِ التنفيذ.

وللهِ دَرُّ المتنبي حينَ قال: (الوافر)

عَجِبتُ لَن لَهُ قَدُّ وَحَدُّ وَمَن يَجِدُ الطَريقَ إِلَى المَعالِي وَلَى اللَّهِ الْعَالِي وَلَمْ أَرَ فِي عُيوبِ الناسِ شَيئاً وَيَنبو نَبوقَ القَضِم الكَهامِ فَلا يَذَرُ المَطِيَّ بِلا سَلَا عَلَى التَهامِ فَلا يَذَرُ المَطِيَّ بِلا سَلَا عَلَى التَهامِ

AG.

وليس أبلغُ من قولهِ تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَم تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ (١) دلالةً على كراهية عدم توافقِ القولِ مع الفعل.

# أهم المعوقات

قبل أنْ نلجَ إلى صُلْبِ موضوعنا سَنخصِّصُ سطوراً للتحدثِ عن أهمِّ الأسبابِ التي نراها تقفُ حَجَرَ عثرة أمامَ التنفيذ الجريءِ لِما يتمُّ الاتفاقُ عليهِ في المحافلِ العلميةِ وغيرها؛ الأمرُ الذي سنقفُ عنده في إطارين: يَتمثَّلُ الأول في تحديدِ مَن المسؤول، ويأتي الآخرُ في دراسة أهم عوامل مُعوّقات تعريب التعليم العالي:

أ) المسؤول: وتخفّفاً من ذنب، أو تعذيب ضَمير ترى أصحاب الصنعة الواحدة ينسبونَ عدم قدرتهم على تنفيذ ما يقولونه أو يتفقونَ عليه إلى غيرهم؛ فَإِنْ كانوا أحراراً مستقلّينَ نسبوا عجزَهم إلى المسؤولينَ، وإنْ كانوا محتلينَ عَلَّقوا أسبابَهُ على شَمّاعات الاحتلال!

وإذا كنّا لا نُبَرِّئُ هؤلاءِ المُتَّهَمينَ مِمّا نَسبوهُ إليهم، فإننا نرى أنَّ العِلَّة لا تعودُ إلى اعتلاء منصب مسؤول، أو وقوع شعب تحت سيطرة احتلال بقدْر ما هي ثقافةٌ عامةٌ لنفسية مهزومة رانَ تأثيرُها الضارُّ على عقول الأمة فأَبْعَدَها عَمّا يُحَقِّقُ مصلحتَها في التوحد على لغة واحدة، وهذا هو الخطرُ الأكبرُ الذي يداهمنا في لغتنا؛ فالقوةُ تنتجُ لغتها، والضعيفُ يئنُّ من سطوةِ القويِّ؛ هذا هو جوهرُ المشكلةِ اللغويةِ عندنا؛ فقد نجحَ المستعمرُ في أنْ يُوطِّد في نفوسِنا ضعفَ لغتنا، ووطَّدَ ضعفُنا فينا إرادتَه.



إنَّ السؤالَ الذي يطرَحُ نفسهُ - في هذا المقام- هو: أَلَمْ يَتسَّنَمْ بعضٌ من هؤلاءِ الشّاكينَ أو المُدَّعينَ - بِلُغَةِ أصحابِ القانون - مَنْصِبًا أكاديميًا إداريّا كرئيس قسم اللغةِ العربيةِ أو عميدِ كليةٍ أو رئيسِ جامعة، أو منصباً إداريّا ذا صلةٍ بالسلطةِ الحاكمة كوزير للإعلامِ أو الثقافةِ أو التعليم، أو مستشار لملك أو رئيسٍ أو وزير وما إلى ذلك، أو ليسَ مِنهم مَنْ عَمِلَ مُعَلّماً أو محاضراً أو مُفيّشاً أو مُديرَ مدرسة (٢)؛ أو إعلامِيّاً؟

وإذا كان الأمر - في الأغلب الأعم - كذلك فإنَّ الذي لا أكادُ أشكُّ فيه هو أنهم سَعَوْا إلى تطبيقِ ما يؤمنونَ به في إعهم استعمالِ اللغةِ العربيةِ الفصيحةِ لغةَ حديثٍ وكتابةٍ في مختلفِ مجالاتِ التعليم والإعلام، ولكنهم ووجِهوا بعوامل ومشكلاتٍ ومبرراتٍ عَرْقَلَتْ نجاحَهم، ومنعَتْ تحقيقَ آمالهم.

إنَّ المسألة ليست في إيهانِ مسؤول بقضية ما، ولكنها الحاجة إلى قرار مُلْزِم يُصدرِهُ المسؤولُ الأولُ في الدولة: رئيساً كانَ أم ملكاً، ويتابعُ مسألة تنفيذه ثواباً وعقاباً بعد توفيره لعواملِ إنجاحِه؛ فالناسُ على دينِ ملوكهم؛ ولنتذكر في هذا السياقِ كيف كانَ لمحمدِ علي الأثرُ المباشرُ في حركة الترجمة إلى العربية، وتعريب لغة الطبّ والهندسة وغيرها من العلوم البحتة، وكيف اقتُفي أثرُهُ في جَعْلِ اللغة العربية الفصيحةِ لغة التعليم والتأليفِ والمصطلح العلمي والمَجَلّة العلمية وغيرها.

وليست المسألةُ هيمنةَ الاحتلالِ ولكنّها إرادةُ الشعبِ في التمسكِ بها يَخدُمُ خصائصَهُ واستقلالَ هويتهِ، وَلْنتذكّرْ أيضاً كيفَ قاومَ قادةُ الفكرِ والثقافةِ في مصرَ العربيةِ إرادةَ المحتلِّ البريطاني الذي سعى بكلِّ ما أوتيَ من قوةٍ إلى نبذِ العربيةِ الفصيحةِ نطقاً وكتابةً من مجالاتِ التعليمِ والتأليف لتَحِلَّ مَحَلَّها العاميةُ أو لغتُهُ الإنجليزيةُ.

A. S.

وَلْنتذكر أيضاً كيفَ تَمَرّد السوريون على اللغتين التركية والفرنسية، ونجحوا في تعريب لغة الإدارة، ولغة الطبّ وغيرها من المقررات العلمية، وَجَعْلِ الفصيحة لغة التأليف والتعليم وما إلى ذلك. وكيف انطلق أهلُ المغرب العربي ولاسيما أهلُ الجزائر بعد تحررهم من ربْقة الاستعمار الفرنسي إلى معركة التعريب، وشجعهم العربُ في فترة المد القومي، وحققوا في هذا المجال القومي انتصارات كثيرة رفعت من شأن العربية الفصيحة في هذا البلد الذي طالت فترة وقوعه تحت سيطرة الغازي الفرنسي الذي نشر لغته بينهم، وكذلك كان حال أهل العراق والسودان والأردن ولبنان وفلسطين في المحافظة على تمسكهم بلغتهم العربية الفصيحة، وحرصهم على سلامة أنظمتها، وتنقيتها من الدخيل.

ب) معوقات تعريب لغة العلوم في التعليم العالى: لا يُمْكِنُ للمطَّلِعِ على أحوالِ التعليم العالي في بلادنا العربية في هذه الأيام أنْ يُنْكِرَ عدمَ قدرة العربِ في مختلفِ دولهم -فيا عدا سورية على ما هو ذائع - على تحقيق هذه الرغبة القومية التي ما فَتِئوا في تَكُرارِ القولِ بضرورة تحقيقها، وذلك على الرغم من كثرة الدعواتِ والدراساتِ والمؤتمراتِ والمقالاتِ والتوصياتِ التي تنادي بالحفاظ على اللغة العربية الفصيحة، والمطالبة بجعلها لغة التدريس في جميع التخصصاتِ الجامعية.

أقول: ذهبت محاولاتُ تعريبِ لغة العلوم والتقنيات في مرحلة التعليم العالي أدراج الرياح، وتظافرت عواملُ لخدمة مآربِ المستعمرينَ فَزَوَتِ العربية الفصيحة عن لغة التدريسِ في مجالِ العلوم البَحْتَة ولاسيها في تخصصاتِ الطبِّ والهندسة والتقنياتِ من قبل، وأضيف إليها في هذه الأيامِ كليات الحقوقِ والتجارةِ، على أنَّ من أهم هذه العوامل فيها نرى:



# أولاً: انزواءَ تيارِ المدِّ القوميِّ

كانَ من المأمولِ قبلَ ضعفِ تيارِ المدِّ القوميِّ نجاحُ مساعي تعريبِ مضامينِ جميعِ المقرراتِ وإلقاءِ دروسِها باللغة العربية الفصيحة في جميعِ المراحل التعليمية، وقد كانَ للتدخلاتِ الأجنبية، وتقوقُع كلِّ دولة عربية في حدودِ ذاتها، أو اختلافها مع غيرِها، أو تحالُفها مع غيرِها للوقوفِ ضدَّ تُحالف آخرَ، الأثرُ الكبيرُ في شرذمةِ العرب، ومخاصمة بعضِهم لبعض؛ الأمرُ الذي أدّى إلى تقهقرِ التيارِ القوميِّ ومشاريعِه الوَحْدَويَّةِ التي قلَّ الاتَّكاءُ على فاعليتِها بل آمالِ تحقيقها.

يترتب على انزواء هذا الفكر القوميِّ في المؤسسةِ الرَّسْمِيَّةِ انزواءُ الإرادة المشتركة في القولِ والتخطيطِ والفِعْلِ؛ الأمرُ الذي يزيدُ من تباعدِ أبناء الأمةِ الواحدةِ، ويجعلُ كلَّ دولة منها لا تُفكِّرُ إلا في حُدودِ مصالِحِها الذاتيةِ التي قد يضرُّ تحقيقُ بعضٍ منها بغيرها من الدول الشقيقة.

إنَّ عدمَ وجودِ إرادةِ الفعْلِ العربيِّ المُوحِد، سيؤدي إلى انشغالِ كلِّ دولةٍ بالاستجابة لل يراهُ القائمونَ على التخطيطِ والتنفيذِ فيها، والتفردِ في التجديدِ أو اتخاذ القرار، بعيداً عن أية خُطَّة قومية عامة تلتزمُ جميع الدولِ العربية تنفيذَ بنودِها، وإعهامَ ما يُتَوَصَّلُ إليهِ من نتائجَ جديدة للدراسةِ العربيةِ المشتركة، وإبداءَ الرأي فيه؛ الأمرُ الذي سَينُهي - فيها نرى - البقية الباقية من آمالِ العملِ العربيِّ المشترك، وسيجعلُ كلَّ دولةٍ لقمةً سائغةً في فم غيلانِ العولمة.

وفي مقام اللغات نرى محاولاتِ الأمريكانِ المستميتةِ لنشرِ لغتهم: لغةِ العولمةِ بينَ الشعوبِ الأخرى؛ تحقيقاً -كما يزعمون- لِتوحُّدٍ لُغويٍّ في مجالاتٍ مهمةٍ في الخياةِ؛ الأمرُ الذي -كما يزعمون- سيُقرِّبُ الناسَ في مختلفِ أنحاءِ العالم من بعضهم.

**A** 

وفي الطَّرفِ المضاد نجد الدولَ القوية تَبذلُ الجهودَ المُضْنِية، وتنفقُ الأموالَ في سبيلِ الحفاظِ على لغتِها في عَقْرِ دارِها، وحمايتِها من أخطار العولمة، ودعم حضور حَيٍّ لها في مواطنَ أخرى ولاسيها التي كان لها تواجدٌ فيها من قبل، كها في الفرانكفونية والإسبانوفونية اللتين تسعيانِ إلى تعزيزِ مكانتهها في دولِ الوطنِ العربي، ولاسيها دول المغرب والجزائر وتونس.

وقد يبدو غريباً أن نرى الدولَ الأوربية تَسعى إلى التوحُّدِ، والاستفادة من توحدِّها في السيطرة على غيرِها من دولِ القاراتِ المختلفة، ونجدَ أنفسنا -نحنُ العربَ الذينَ نمتلكُ كلَّ مقوماتِ الوَحدةِ الطبيعيةِ – نزدادُ تشرذماً؛ لِتتسعَ الفجوةُ بيننا لغةً وفكراً وثقافةً.

وفي مقامِ اللغةِ العربيةِ الفصيحةِ - مجالِ اهتهامِ هذهِ الدراسة - نشكو كثيراً من الحالِ المتردّي الذي وصلت إليه في كثير من المقامات، ولاسيها مقاماتِ لغةِ العلومِ والتقنياتِ والأسهاءِ الحضاريةِ الجديدة، وما زلنا ندعو إلى العودةِ إلى تجاربِ الأسلافِ في التعريب، سواء في جعلِ العربيةِ الفصيحةِ لغةَ التدريسِ في جميع المقررات، ولاسيها في المرحلةِ الجامعية، أم في تعريبِ المصطلحِ أو اللفظِ الحضاري، وذلك بإيجادِ اللفظِ العربيِّ البديلِ لهما، أو إلباسِ ما نَعجزُ عن إيجادِ بديلٍ عربيً لهُ الكوفيةَ العربية، وذلك بصياغتهِ الصياغة التي تُوافقُ صيغَ العربيةِ المقيسةً.

إنَّ عدَمَ وجودِ خطط قومية، وإجراءات تنفيذية موحدة تُطَبَّقُ في بلادِ العروبة كافةً سينتجُ عنه أضرارٌ جسيمةٌ في بنية الفكر العربيِّ وثقافته، وَمَناحي التواصلِ بين الدولِ العربيةِ ذاتها، وسيؤدي إلى تعددِ الخططِ واختلافِ طرقِ التنفيذ، وفي مجالِ اللغةِ سيؤدي إلى إضعافِ اللغةِ العربيةِ، وطغيانِ أثرِ العاميةِ والدخيل فيها، وبلبلةٍ في المصطلحات والألفاظ الجديدة.



وإنّ من مظاهرِ غيابِ التنفيذِ العربيِّ في مجالِ اللغةِ العربيةِ الفصيحةِ أَننا ما زلنا نفتقرُ إلى المصطلحِ العلميِّ أو اللفظِ الحضاريِّ العربيِّ الواحدِ الذي يجتمعُ عليه العربُ في أقطارهم جميعها، وما زلنا نشعرُ بالحاجةِ إلى جهودِ موحدة حثيثة لنستطيع القولَ بأننا مَّكَنّا من تَعَطّي ما يواجهنا من مشكلاتٍ في مسائلِ التعريب بصفة عامة، وذلكَ على الرغم من جهود كثيرة بذلتْها الجامعاتُ والأفرادُ والصحفُ والمجلاتُ؛ والمجامعُ اللغويةُ والعلميةِ منفردةً أو مجتمعةً في إطار «اتحادِ المجامعِ اللغويةِ»(٣)، أو في ظلِّ جهودِ «المكتب الدائم لتنسيق التعريب في الوطن العربي»(٤)؛ فلا يستطيعُ أحدٌ أنْ يُنكِرَ البدائلَ العربيةَ أو المُعربَّبةَ التي وُضِعتْ في هذا السياق.

إِنَّ ما أُوَدُّ التنبية عليهِ -مرةً تِلْوَ مرة - هو أَنَّ هذهِ الجهودَ التعريبيةَ وما ينتجُ عنها من ثهارٍ مفيدةٍ لِلُغَتِنا الفصيحةِ لَن تُؤتِيَ أَكلَها ما لم نجد الطرقَ العلاجيةَ التي تُمَكِّنُنا من التغلبِ على فُرْقَتِنا العربيةِ، والانتهاءِ من الجدلِ حولِ مدى نجاعة التعريبِ بقرارٍ مُلْزِم تنفيذُهُ للجميع.

وإذا كنّا نطمح إلى لغة عربية فصيحة تجمعُ بين أبناء العروبة في المشرق والمغرب فإننا نحذّرُ من سياسة التفرد في تعريب المصطلح واللفظ الحضاري، ونرى أنّ لجوء دولة عربية ما إلى التعريب المنفرد إنْ كانَ مفيداً للحفاظ على عروبة لغة العرب فإنه قد يكونُ مُضِرّاً لسياسة التوحيد اللغوي الفصيح التي ننشدها لوطننا العربي كلّه؛ فأمصارُ هذا الوطن لا تخلو من أوضاع عربية جديدة، وتعدد الاجتهادات فيها؛ الأمرُ الذي ينتجُ عنها التعددُ والترّادف (٥)؛ فقد ذَكر رئيس المجمع الليبي الأستاذ الدكتور محمد فهيم الخثيم أنّ الجهاهيرية الليبية قد حَسَمَتْ أمرَها في هذه القضية، وأصدرت القرارَ المُلْزِمَ بإيجادِ البديلِ العربي لأسهاء المسمياتِ الوافدة، واستعماله في علات الحياة.

A START

إِنَّ إِكِبارَنا لهذا الحَسْمِ اللغويِّ ينبعُ من كَوْنِهِ خطوةً تنفيذيةً جريئة في مجالِ التعريبِ الذي طالَ الجدلُ حولَه، ولمَّا ينته في محافلنا العربية، وحبِّذا إعمامُ هذا الحسمِ بل الإنجازِ التَّعريبيِّ وَفْقَ خطةِ عمل عربيةٍ مشتركةٍ.

وإلى أَنْ يَحْزِمَ العربُ أمرَهم في هذهِ القضيةِ القوميةِ فإننا نقترحُ -في هذا المقامِ-تذليلاً لعقبات التوحيد:

١. أنْ يقومَ المؤلِّفون في متون مؤلفاتهم ودراساتهم بوضع اللفظِ العلميِّ أو الحضاريِّ في مقابل البديلِ العربيِّ؛ ضهاناً للتوحيد فإذا ما تمَّ الاتفاقُ في يومٍ ما على التوحد والتخفف من الترادفِ أُختيرَ ما ينعقدُ الإجماعُ عليه.

إنَّ وَضْعَ اللفظِ الحضاريِّ أو المصطلحِ الأجنبيِّ على هذا النحوِ المُشارِ إليهِ له فائدتهُ: الأولى: إِطْلاعُ الدارسينَ العربِ على المصطلحِ الأجنبيِّ الأصلِ الذي لا يختَلفونَ في لفظِهِ، وبيانُ مصدرِه، والأخرى: المساعدةُ في توحيدِ التعريبِ؛ فَوضعُ البديلِ العربيِّ بجانبِ المصطلحِ الأجنبيِّ الوافدِ سيسهم في تيسيرِ جَمْعِ البدائلِ العربيةِ في حالةِ تعددِها، واختيار المناسب منها.

- ٢. أن يقوموا بإعداد معيجات في آخِر كلِّ مصنَّف للمصطلحات الأجنبية ومقابلاتِها العربية، والإشارة إلى أماكن ورودِها في المتون.
- ٣. أن يقوم الأفرادُ والمؤسساتُ بإرسالِ مقترحاتهم وأوضاعهم الجديدةِ للجهةِ المخوَّلةِ بالدراسةِ والاختيارِ واتخاذِ القرار والنشر، وحبذا إسنادُ هذه المهمة القومية إلى اتحادِ المجامع اللغويةِ العربية؛ فاللغةُ العربيةُ الفصيحةُ ليست مِلْكًا لِقُطْرِ عربيًّ؛ وإنها هي مِلْكُ للعربِ جميعاً في مختلفِ أقطارِهم؛ وإنَّ اتخاذَ إجراءاتٍ أو قراراتٍ مصيريةٍ فيها لا يجوز لأيِّ منها التَّفَرُّدُ فيه.



# ثانياً: تأثر العرب بغيرهم في مجالات البحوث العلمية والتقنية الحديثة

يعيشُ العربُ في هذه الأيام مرحلة التأثر أو الأخذ عن غيرهم من الأمم في مجالات البحوثِ العلمية والتقنية الحديثة؛ الأمر الذي ينعكسُ أثرُهُ في لغتهم، ولاسيها في مجالِ التسمية والاصطلاح؛ وهي ظاهرةٌ طبيعيةٌ أنْ يؤثّر القويُّ في الضعيف؛ فالقوة هي التفوق والقدرةُ على التأثير، فإذا كانت الأمةُ قويةً أو متقدمةً علميّاً أو حضاريّاً أو عسكريّاً أو اقتصاديّاً فسيظهر ذلك في لغتها؛ لأنَّ قوة الأمةِ أو تقدمَها يعني قوة لغتها، وضعف الأمة يعني أيضاً ضعفَ لغتها؛ لذا فإنه لا يُمكنُ أنْ يُسَبَ للنُغة عيباً، وإنها العيبُ مصدرُهُ أهلِ اللغة أنفسِهِم؛ الأمرُ الذي يمكنُ أنْ يثبتَهُ سلامةُ أدائِها عندَ بعضِهم، وتَرَدّيهِ عندَ بعض آخَرَ منهم.

ورحمَ الله عالمَنا ابنَ خلدون الذي أُوضحَ أثرَ القوة والضعف في اللغة فقال: «اعلم أن لغاتِ أهلِ الأمصارِ إنها تكون بلسانِ الأمةِ أو الجيلِ الغالبين عليها أو المختطِّين لها؛ ولذا كانت لغات الأمصار الإسلامية كلها بالمشرق والمغرب عربية» (١٠)، فهو يرى أن الأمة الغالبة أو ما أسهاه «الجيل الغالبين» ستغلب لغته لغة الجيل المغلوب، ويعلل ذلك بتبعية المغلوب للغالب لحاجته إليه؛ الأمر الذي ينعكس على لغته؛ لأن اللغة وسيلته للاتصال به والاستفادة منه.

وقد لفت هذا العالمُ الجليلُ إلى هذا المعنى فقال: «لمّا هَجَرَ الدينُ اللغاتِ الأعجمية، وكان لسانُ القائمين بالدولة الإسلامية عربياً هُجِرَتْ كلُّها في جميع عمالكها؛ لأن الناس تَبَعٌ للسلطانِ، وعلى دينه، فصار استعمال اللسان العربي من شعائرِ الإسلام، وطاعة العرب، وهجر الأممُ لغاتهم وألسنتَهم في جميع الأمصار والممالك وصار اللسان العربي لسانَهم »(٧)؛ فاللغة العربية بقوة أهلها وإصرارِهم على نشر الدينالإسلاميّ أزاحت لغات شعوب البلاد المفتوحة لِتَحِلَّ مَحَلَّها.

وترى ابن خلدون لكي يؤكد نظريته في أنَّ قوة اللغة بقوة أهلها، وضعفها بضعفهم يجول بنظره الثاقب في حال العربية بعد اندثار سلطان أهلها فيراها تعود القهقرى، يقول: «ولما تملَّك العجمُ من الديلم والسلجوقية بعدهم بالمشرق وزناتة والبربر بالمغرب، وصار لهم الملكُ والاستيلاءُ على جميع المالك الإسلامية فَسَدَ اللسان العربي لذلك، وكاد يذهب لولا ما حفظه من عناية المسلمين بالكتاب والسنة اللذين بها حِفْظُ الدِّين»(١٠).

### ثالثا: الجدل حول جدوى تدريس العلوم والتقنيات باللغة العربية

يخرجُ المُتتَبِعُ للحواراتِ والمناقشاتِ التي تدورُ حولَ لغةِ التدريسِ في الكلياتِ العلْميةِ والتقنية في الوطنِ العربية إلى نتيجة تُفيد بعدم قناعة جهرة من أساتذتها بجدوى تعليم العلوم الحديثةِ باللغة العربيةِ بيحرمُ الدارسينَ والمختصينَ من التواصلِ مع الآخرين، وملاحقة باللغة العربيةِ سيحرمُ الدارسينَ والمختصينَ من التواصلِ مع الآخرين، وملاحقة التطوراتِ العلميةِ المتتابعة؛ لأنها مصوغةٌ بلغةٍ أجنبية»، وهذا -بلا ريب- تبريرُ واهنٌ في نظرِ المنتصرينَ للغةِ البلادِ الفصيحة؛ وذلكَ لمخالفته لما هو سائلٌ في غير الدولِ العربيةِ؛ ولأنَّ أبسطَ النظرياتِ التربويةِ والمُسلَّاتِ اللغويةِ تقولُ بنجاعة التعليم بلغةِ البلادِ، وبأنَّ التعليم والاكتسابَ بها -بصفة عامة - يُسهِّلُ العملية التعليمية، ويجعلُ استيعابَ مضامينها أيسرَ منهُ في حالةٍ كونها مدروسةً بلغة أجنبيةٍ. وكذلك يمكن الاحتجاج بتجربة العرب في العصرين العباسي والعصر الحديث؛ فقد شهد العصر العباسي ترجمة العلوم المختلفة إلى العربية، وألف العلماء المسلمون فيها بالعربية، وكذلك كان الحالُ في بداياتِ العصرِ الحديثِ الذي شهدَ في مصر في عهد محمد على بداية الاتصال العلميً بالغرب، ونشأ عنه ترجمة كثير من الكتب الطبية والصيدليةِ والهندسيةِ وغيرِها، وعُنيت بجلاتٌ علميةٌ كاليعسوب والمهندس والمهندس



والمقتطف والهلال والمجلة الطبية المصرية والضياء وغيرها بالمباحث العلمية البحتة، وأفسحت هذه المجلاتُ وغيرُها أحيازاً لمباحث العلماء وآراء المنشغلين بقضية الترجمة والمصطلح وتعريب العلوم، وفي سوريا ظهرتْ حركة تعريب نشطة نتج عنها نجاح تجربة التدريس بالعربية الفصيحة في الكلياتِ الطبيةِ والصيدليةِ والعلمية، وكذلك كان لمجمع لعراق وجامعاتهِ دورٌ لا يُنكرُ في تعريب العلوم، وفي الأردن نشاطٌ معاصرٌ ملحوظٌ في الترجمةِ والتعريب.

وإذا كانت هذه الأنشطة وغيرُها أدلة واضحة على قدرة العربية الفصيحة على التعبير عن العلوم الحديثة، وإمكان استعالها لغة للتدريس فيها فإنَّ كُوْنَ الأمة العربية استثناء في التدريس بغير لغتها الأمِّ في عَفْر دارها ينبغي أنْ يكون حافزاً رئيساً لدفع علمائنا العرب للتعبير عن هويتهم اللسانية في هذه العلوم، وإثبات مقدرتها على التعبير عنها كغيرها من لغات الأمم الحية.

إنَّ اللجوءَ إلى الإنجليزية أو الفرنسية في تدريسِ العلوم في الجامعاتِ والمعاهدِ العربية يرجعُ أيضاً إلى عواملَ أهمها عدمُ القدرة على التخلص من آثارِ المستعمرِ الذي أضرَّ بالبلادِ ولغتها الأمِّ حينَ أزاحَها ليستبدلَ بها لغته؛ ليجعلَ أهلَها تَبَعاً له يسوسُهم كيفَ يشاء، فلا يستطيعونَ الفكاكَ من سيطرته حتى في حالةِ انزوائِهِ عن أراضيهم.

إنَّ اتجاهَ جمهورِ العربِ إلى استعمالِ اللغةِ الإنجليزيةِ أو الفرنسيةِ في تدريسِ العلومِ والتقنياتِ يعودُ سببه إلى التبعيةِ التي ما زالت آثارُها معششةً فينا إلى اليوم، كلنا يكره الاستعمار، ولكننا لم نهتدِ سَويًا إلى كيفيةِ الخلاص من تبعيتنا له.

إِنَّ الخلودَ إلى الغربةِ اللغويةِ تشكِّلُ اتجاهاً غريباً ترفضهُ طبائعُ الشعوبِ الحيةِ، وهو في وطننا العربيِّ يَضُرُّ كثيراً باللغةِ العربيةِ في هذه المجالات؛ لأنهُ يَصْرفُ أبناءَنا

السَّنَةُ الرَّابِعَةِ الْمِجَلُدُ الرَّابِعُ الْعَدَّدُ السَّادِسِ عَشَرَ



Ang.-

المتخصصينَ فيها عن ثقافة عربيتهم فيها، ويَحْرِمُ هذهِ اللغة من التأليفِ فيها؛ مما يُعينُ على سيادة المصطلح الأجنبيِّ ولغة أهله على الألسنة العربية، ويُفقِدُ لغتنا العربية ثروةً لغويةً في مجالاتِ هذهِ العلوم؛ الأمرُ الذي يزيدُ من اغترابِ أجيالِ العربِ الصاعدة في المجالات الحديثة.

إِن القول بأَن التدريسَ بالإِنجليزيةِ أَو الفرنسيةِ يشكِّلُ حاجةً علميةً؛ لأَنَّ هذه العلومَ دائمةُ التجددِ والإضافة، وإنَّ امتلاكَ أحدَ هاتينِ اللغتينِ سَيُمكِّنُ من متابعةِ ما يَجدُّ في هذهِ العلوم، يُشكِّلُ حُجَّةً مردودةً من جوانبَ عدةٍ، أهمها:

- ١. هي حُجَّةُ الفريقين الذين يُدرسونَ بالإنجليزية والفرنسية، ولكنَّ الملحوظَ أنَّ كثيراً ممن يعرفُ الفرنسية قد لا يعرفُ الإنجليزية فكيفَ سيلاحقُ التجديد بغير اللغة التي لا يعرفها؟
- ٢. وكذلك فإنَّ استحداث كثير من العلوم والتقنيات لم يَعد حكراً على هاتين اللغتين فقد شاركها في هذه الأيام لغاتٌ غربيةٌ وشرقيةٌ كالألمانية واليابانية والصينية والروسية وغيرها؛ فهل يعني هذا أنْ يُدَرِّسَ الأساتذةُ الذين تعلموا في الخارج في جامعاتنا باللغة التي يتقنونها؟

الإجابةُ بالنفي طبعاً، ولكن المعقولَ والمنطقيَّ أن نثقَ بلغتنا، ونُفَعِّلَ أنفسَنا لنفعلَ فِعْلَ أسلافنا في الترجمةِ والإضافة؛ ولكنَّهُ التَّكاسُلُ، وعدمُ الحوافزِ، وعدمُ وجودِ القرارِ المُلْزِم لاستعمال هذه اللغةِ الأصيلةِ.

وإذا كانت اللغة هي نتاجَ عقولِ أهلها، وكما عَرَّفَها عالمُ اللغةِ ابنُ جِنِّي وسايره فيه جمهورُ علماءِ اللغة العربِ وغيرِهم «أصواتٌ يعبِّرُ بها كل قوم عن أغراضهم» فإنَّ تأخرَ العربِ عن اللحاقِ بغيرهم من الشعوبِ المتقدمةِ في محطاتِ التجديدِ والإضافةِ في المجالات التقنيةِ والعلميةِ البحتةِ ينعكسُ على إبداعهم اللغوي في هذه



المجالات؛ وإذا كان أمرُ العربِ تأخراً عن الإبداعِ في هذهِ المجالاتِ فها أقَلَّ من أنْ يتحسسوا الوسائلَ التي مكنت أسلافهم من اللحاقِ بغيرهم فيها.

إنَّ الحلَّ يكمنُ جزءٌ كبيرٌ منه في سدِّ حاجاتنا من الترجمةِ العِلميةِ إلى اللغةِ العربيةِ الفصيحة، لِيكنْ هؤلاءِ العلماءُ الذينَ أكملوا دراساتهم العليا في غيرِ بلادهم أساتذةَ الترجمةِ أو النقلِ إلى لغتهم، وليكن -كما اقترح بعضُ علمائنا- من حوافزِنا إلى تشجيعِ الترجمةِ اشتراطُ وجودِ عملٍ مترجم في البحوثِ والأعمالِ التي يُقدِّمها أساتذةُ الجامعاتِ للترقيةِ إلى رتبتي الأستاذ المُشارك والأستاذية، ومنح الجوائزِ والتكريم للأعمالِ المتميزةِ والبارعينَ في مجالِ الترجمةِ إلى العربيةِ، ومنها إلى غيرها.

وإذا جاز لنا أنْ نُنوِّه بتجربة وزارة الصحة الفلسطينية في جمع أطباء فلسطين على مصطلح طبيٍّ واحد فإننا نذكر أنها عندما رأت تنوع مناهل المعرفة الطبية في فلسطين أعدت دورات في تعريف الأطباء الجدد بالمصطلحات الطبية السائدة، ولكنَّ عيبَ هذا الجهد أنه يجمع ألسنتَهم على مصطلحات باللغة الإنجليزية وليس باللغة العربية؛ على أنَّ المهمَّفي هذه المسألة أنَّ هذه الوزارة تنبهت إلى أهمية التوحيد، ونأمُلُ أنْ يقتربَ اليومُ الذي نحققُ فيه آمالنا في وَحدة المصطلح العلميِّ في أصقاعِنا العربية بلغتنا الأمِّ، وما ذلك على الله بعزيز.

# رابعاً: عدم وجود القدوة

يجد الدارسُ نفسه في هذا السياقِ أمامَ تساؤلاتٍ هو مضطرٌ إلى طرحِها، ومنها: هل أساتذة اللغة العربية قادرون على الحديثِ بصناعتهم في مختلفِ محافلِ الحياةِ المعاصرة؟ هل نراهم جميعاً يتحدثون لطلبتهم بهذه اللغة التي حملوا فيها أعلى الشهادات؟ هل نراهم جميعاً قادرينَ على الانطلاقِ في قراءةِ ما خَطَّتُهُ أيديهم دونَ

A Roy

خطأً أو تَلَعْثُم؟ وإذا كان أمرُ نفرٍ من هؤلاء لا يوثَقُ بلغته أو علمه فهل نلومُ الأطفالَ والشبابَ الذين يتعثرون في لغتهم الأمِّ، أو ينصر فونَ إلى لغة أخرى رُوِّجَ لهم أنها أسهلُ من لغتهم، وأنها ستكونُ سبيلَ ثَرائِهِم أو ارتقائِهم إلى اعتلاءِ المناصبِ العاليةِ المرموقة؟!

على أنَّ القضيةَ ليس سببُها معلِّمَ العربيةِ فحسب؛ وليتَهُ كانَ الوحيدَ في سببِ المشكلة، ولو كان الأمرُ كذلكَ لأمكنَ حَلُّها بسهولة؛ فهناكَ من يشاركه المسؤولية من معلِّمي الموادِّ الأخرى ولاسيها معلمي مواد العلوم والتقنيات الذين لا يقتنع كثيرٌ منهم بجدوى العربية في تدريسها فيعكسُ رأيه على طلبته.

هَبْ أَنَّ أَمرَ معلم العربيةِ كان على أحسنِ حالٍ في تعليمهِ للغةِ، وحكايتهِ بها مع تلامذتهِ وأفرادِ مجتمعه فهل تراهُ وحدَهُ كافياً لحلِّ إذاعةِ مشكلةِ الفصيحةِ؟ أم أنهُ ينطبقُ عليه قولُ الشاعر(٩): (الطويل)

مَتى يَبلُغ البُنيانُ يَوماً تَمَامَهُ إذا كُنتَ تَبنيهِ وَغَيرُك يَهدِمُ وفي هذا المعنى قال القاضي الفاضلُ أيضاً: (الطويل)

رَأُوْا أَلفَ بانٍ لا يَقومُ بِهادِمِ فَكَيفَ بِبانٍ خَلْفَهُ أَلفُ هادِمِ

إنَّ حالَ مدرسي المقرراتِ الأخرى في التنكُّرِ للعربيةِ الفصيحةِ في تعاملِهم مع تلامذتهم -ضَعْفاً أو جهلاً بقدراتها أو عدم اقتناع بجدواها في العمليةِ التعليميةِ - كحالِ مَنْ يَتندَّرُ بالعربيةِ وَمُدَرسيها، وهم في تأديتِهم لهذا الدور يَحيونَ قاعدة الاستثناءِ الشاذِ؛ لأنهُم يخالفونَ ما هو مألوفٌ في أكثرِ بلدانِ العالم، حيثُ يتعاملُ المعلِّمونَ في أحاديثهم العلمية وشروحِهم التوضيحيةِ مع تلامذتهم باللغةِ الرسميةِ، ودلالةً على أهميةِ اللغةِ لأهلها وجدنا الإنجليزَ يتفقونَ على أنَّهُ ينبغي لكلِّ معلم



إنجليزيِّ أَنْ يكون معلماً للغةِ الإنجليزيةِ في مدرسته teacher must be a إنجليزيِّ أَنْ يكون معلماً للغةِ الإنجليزيةِ في التمسكِ بلغتِهم، teacher in English وإذا كان هذا أمر الأعاجمِ أو الفرنجةِ في التمسكِ بلغتِهم، فهو بأصحاب لغةِ القرآنِ أَوْلى!

لا نريد في هذا السياقِ أَنْ نقفَ عند وسائلِ تحسينِ لغةِ المعلمِ أو الخِرِّيج، وكيفيةِ اختبارِ قدراتِهما اللغويةِ بامتحانِ شفويِّ وآخَرَ كتابيٍّ قبل التخرُّج أو التعيين؛ للتيقن من إجادةِ كلِّ منهما لملكةِ الفصيحة في تخصصه، وكيف نعملُ على تنميتِها، وما الجهةُ المؤهلةُ لإعدادهِ أو تحسينِ ثروتهِ اللغويةِ وجعلِها مناسبةً لاحتياجاتِ طلبته، وكيفيةِ مراقبته، وما إلى ذلك من أمور يتكررُ سَرْدُها في مجالِ التوصياتِ والمقترحاتِ العلاجية، ولا أرانا نقول فيها اليومَ إلا مُعاداً مكروراً؛ فقد قُتِلَتْ مشكلاتُنا اللغويةُ وغيرُها بحثاً ونقاشاً ومناظرة، وتوالتِ التوصياتُ والمقترحاتُ والحلولُ التي خلصتْ إليها المؤتمراتُ والندواتُ والرسائلُ والكتبُ الجامعيةُ دونَ استجابةٍ فعُلية - في الأغلب الأعمِّ لتحقيقها.

# المشكلة اللسانية (خلاصةٌ ورأي)

لا أرانا في عالمنا العربي -منذُ وَعَيْتُ على الدنيا- إلا نعيشُ المشكلةَ تلوَ المشكلة، وما إنْ نَفيقُ من مشكلةٍ حتى نقعَ في أخرى أكبرَ منها، وهكذا تتراكمُ المشكلاتُ لنعيشَ في دَوِّاماتها دونَ قدرةِ على التركيز، أو الإفاقةِ من آثارها.

وإذا كانت اللغةُ إحدى مجالاتِ الحياة، وأهم مميزاتِ أهلِها فإنها -بلا ريب-واقعةٌ في إحدى دوائرِ المشكلاتِ العربية، وفيها سنجد تكرارَ البحث أو القولِ في: إجادةِ العربيةِ -كيف نمتلكُ فصاحتَها- كيف نجعلها لغة التعليم -تيسير النحو العربي- تيسير الإملاء والكتابة العربية -مواءمة المقررات الدراسية لعقلية المتلقي- A S

مناهج تأليفها -طرق تدريسها- تنمية العربية لتلبية احتياجات العصر -تعريب المصطلح واللفظ الحضاري- تحديث المعجم اللغوي -إعداد المعجم اللغوي التاريخي- تحديث تعليم العربية لغير الناطقين بها، الأصالة والحداثة... إلخ.

أقول: إنها سلسلةٌ من الموضوعاتِ المترابطةِ المتفقةِ الغاياتُ والأهدافُ، ولا غرابة من تكرارِ آراءِ أهلِ التخصصِ فيها، ولا غرابة من بقاءِ أجيالهم المتعاقبةِ تُصارعُ الأمواجَ، وتدورُ في حلقاتٍ مُفْرَغةٍ ما لم تبلغُ المقترحاتُ مراحلَ التنفيذِ والمتابعة؛ لننتقلَ بعدها إلى مراحلِ الإبداع والتحديثِ.

ولأنّ المسألة تراكميّة، وأنّ اللغة العربية ليست مِلْكَ قُطْرٍ عربيّ بعينهِ فإنّ حلّ مشكلاتها يحتاجُ إلى مشروع قوميّ يُعنى بالتوعية بأهمية اللغة الفصيحة، والتحذير من الدعاوى المغرضة التي بثّها ضدّها أعداء العربية، وما يزالون، ويُعنى بتنمية استعهالِ اللغة الفصيحة في مجالاتِ الحياة المتنوعة: في البيت، ولاسيها لغة الأم (۱۱)، وفي الحضانة أو الروضة؛ وفي المسجد؛ وفي النادي الثقافي؛ وفي الإذاعتين المسموعة والمرئية ولاسيها في المسلسلات واللقاءات الحوارية؛ وفي المخاطبات الرسمية في المؤسسات الحكومية وغيرها؛ وفي تسمية أسهاء الشوارع والمحلات التجارية ولغة الدعاية والإعلان والمنشور السياسي وغيره... إلخ.

إِنَّ إهمالَ هذه العواملِ الحيويةِ يُسهمُإسهاماً كبيراً في إضعافالحديثِ بالعربيةِ الفصيحة (١١) على الألسنة، وينعكسُ أثرُها الضارُّ على لغةِ الكتابةِ التي على الرغْمَ كتابتها سليمةً نَجدُ مَنْ يُخطئُ في قراءتها.

وحاصلُ الأمر أن المشكلةَ ليست فيها هو مكتوبٌ أو منصوصٌ على فعْلِه، أو مرغوبٌ فيه، وما إلى ذلك، ولكنَّ المشكلةَ كلَّها، والأخطارَ كلَّها تنتجُ عن عدمِ التنفيذِ أو سوءِ الإخراج.



تنصُّ دساتيرُ البلادِ العربيةِ جميعها على أنَّ اللغةَ العربيةَ هي اللغةُ الرسميةُ للدولة، وكذلك حالُ معاهدها العلميةِ التي تنصُّ أنظمتها الأكاديمية على أنَّ العربيةَ الفصيحةَ هي لغةُ التعليمِ، ولكنه يجوزُ اللجوءُ إلى لغةٍ أخرى في مجالاتٍ تقتضيها الضرورةُ العلمية.

وإنَّ المعروفَ هو أنَّ مقررَ اللغةِ العربيةِ وغيرَهُ من المقرراتِ في المراحلِ التعليميةِ كلِّها - فيها عدا بعض الكلياتِ العلميةِ والتقنية - مصوغةٌ باللغةِ العربيةِ الفصيحة، ولكنَّ المشكلةَ تكمنُ في أمورِ كثيرةٍ أهمها: ما مستوى المعلِّم؟، وما مدى قناعتهِ؟ وبأيةِ لغةٍ يشرح؟؛ وما مدى استجابةِ التلاميذِ والطلبة؟؛ وما مضمونُ المنهاج، وما مدى قربِهِ من عقليةِ المتلقي؟، وما مدى حاجته إلى التحديث؟؛ وما دورُ البيئةِ في التنميةِ والتطبيق، سواء أكانت البيئة المدرسية أم الأُسَرِية أم المجتمعية أم الرسمية أم الثقافية؟

أقول: إنَّ نجاحَ إذاعة العربية الفصيحة في لغة التعليم يتطلبُ تفاعلَ أدوارِ هذه البيئاتِ جميعِها، وأهمُّ من هذا كلَّه القرارُ التنفيذيُّ اللَّذِمُ، الخاضعُ منفذوهُ للمراقبة والثوابِ والعقابِ، وعليهِ فنحنُ نرى أنَّ المؤتمراتِ ليست الحَلَّ الوحيدَ؛ فكثيرةٌ هي المؤتمراتُ التي عُقِدَت، وما أكثرَ التوصياتِ والقراراتِ التي صَدَرت عنها، ولكننا نرى أن كثرة المؤتمرات لا تَحُلُّ المشكلة؛ لأنها لا تمتلك قرارَ التنفيذِ.

يجتمع المؤتمرون، كلُّ يبارزُ الآخَر؛ رانياً إلى التغلب عليه، وراغباً في إظهار قدرته أمام أقرانه وغيرهم، وعندما ينتهي المؤتمرُ يعود كلُّ إلى حيثُ أتى، يحلُمُ بالمشاركة في مؤتمر آخَر دون سَعْي -من كثير- إلى التطبيق، وإذا ما سَعى الساعي وَجَدَ سُدودَ المعوقاتِ تعترضُ طريقَ الفعلِ عنده؛ لأن المؤتمرَ أو غيرَهُ كانَ اجتهاداً أو مَحْفِلاً؛ لأجلِ أنْ يقالَ: إنَّ جامعةَ كذا قامت بعقدِ مؤتمرٍ أو أكثر!، أو يُكْتَبَ في أو مَحْفِلاً؛ لأجلِ أنْ يقالَ: إنَّ جامعةَ كذا قامت بعقدِ مؤتمرٍ أو أكثر!، أو يُكْتَبَ في

A Roy.

التقرير الفصلي أو السنوي أننا عقدنا وأوصينا دونَ أن نُظهِرَ نتائجَ فِعْلِ القول، وهكذا نكتبُ ونقولُ ونقترحُ وَنوصي، ولكنْ:

لَقَد أُسمَعتَ لَوْ ناديتَ حَيّاً وَلَكِنْ لا حَياةً لِمَن تُنادي؟!(١٢)

ما أكثرَ التوصياتِ، وما أقلَّ التنفيذَ!، وما أكثرَ المتباكينَ على اللغة!، وما أكثرَ المتباكينَ على اللغة!، وما أكثرَ الداعينَ إلى نَجْدَتِها!، كُلُّ هذا وغيرُهُ شيءٌ جميلٌ، ومُقَدَّرٌ أهلُهُ، ولكنَّ الأهمَّ من هذا كلِّه أينَ الفعْل؟

إنَّ لغتنا العربية -أيها القارئ الكريم- بحاجة مِنّا إلى تفعيلِها، وإيجاد دورٍ لها في مجالاتِ الحضارة والعلوم والتقنياتِ، وذلكَ بإثباتِ قدراتها الذاتية في التعبيرِ عن هذه المجالاتِ بها في مراحلِ التعليم المختلفةِ، ولاسيها في مؤسسات التعليم العالي، والمؤتمراتِ والندواتِ وورش العمل.

وفي هذا المعنى قلتُ في قصيدتي (اللغة وطن): (الكامل)

هَلا تَجَاوَزْنَا الشِّفَاهَ إِلَى الْعَمَلْ حُلُمٌ جَمِيلٌ تَاقَتِ النَّفْسُ لَهُ نَحْيا حَياةً النَّفْسُ لَهُ نَحْيا حَياةَ الْفِعْلِ دَامَ مَّامُهُ وَتَعِزُّ دَارُ الْعُرْبِ قَلْباً وَاحِداً دَرْبٌ أَمِينٌ رَجْعُهُ النُّ صُرانُ مِنْ عَهْدِ كَانَ وَفَعْلُها نَـ قُصانُ لَعَهُ الْغُروبَةِ صَوْتُها أَلْحَانُ سَلِمَ اللسانُ وَسَادَتِ الأَوْطانُ لَعُروبَةٍ صَوْتُها أَلْحَانَ اللَّوَالِيَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَسَادَتِ الأَوْطانُ اللَّهُ الْعُروبَةِ صَوْتُها أَلْحَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُرُوبَةِ الْعُرُوبَةِ الْعُرُوبَةِ اللَّهُ الْعُرُوبَةِ الْعُرُوبَةِ صَوْتُها أَلْحَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُرُوبَةِ صَوْتُها اللَّهُ الْعُرُوبَةِ الْعُرُوبَةِ صَوْتُها اللَّهُ الْعُرُوبَةِ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُرُوبَةِ اللَّهُ اللَّهُ الْعُرُوبَةِ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُرُوبَةِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُرُوبَةِ اللَّهُ الْعُرُوبَةِ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُوبُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلِمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْمُلْعُلِمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ

وإذا كانَ المؤتمِرونَ لا يمتلكونَ قرارَ الفعلِ فإنَّ السؤالَ الذي يطرحُ نفسَهُ في هذا المقام هو: هل يُداومُ أكثرُهم على المحادثة أو الحوارِ باللغةِ الفصيحة؛ ليكونَ القدوةَ التي يسمعها الناشئةُ والناسُ بصفةٍ عامةٍ فيحاكونها؟

إنَّ المحادثةَ أو الحوارَ والمحاكاةَ من أهم مصادرِ اكتسابِ اللغة، وأنجعِ وسائلِ تعزيزِ مكانتها في ألسنة المتحدثين بها، وإنَّ سيادةَ اللغةِ الفصيحةِ في هذهِ السياقاتِ



الحيوية لَتُشَكِّلُ أساساً قوياً لنموِّ اللغة، وترسيخ ملكتها في أهلها. إنَّ عدمَ انتشارِ ظاهرةِ الفصيحِ القُدوة في نقلِ اللغةِ الفصيحةِ الصحيحةِ بل إسهاعِها إلى المحيطينَ به من أفرادِ المجتمع يُشكِّلُ سبباً رئيساً في المعاناةِ اللغويةِ، وهذا السبب عامٌّ فيفلسطينَ وغيرِها من أصقاع العربية؛ لذا فنحن دائها نحث طلبتنا على السهاع الجيدِ والمحاكاةِ الواعية؛ فهذان المبدآن فيهها حلُّ مشكلةِ أي لغة، وهما مبدآن يجمعها قانونعام أُومن به وأردده دَوْماً، ولن أمل من ترديده: (إسْمعْ وَأَسْمعْ).

إِنَّ تطبيقَ هذا القانونِ يُشكِّلًا لمصدرَ الرئيسَ لاكتسابِ اللغة، وإِنَّ مصدرَ الخللِ والمعاناةِ يكمن في القولِ بها لا يُفعَل؛ فالجميعُ يعبِّرُ عن حرصهِ على اللغةِ الفصيحةِ، ولكنَّ الواقعَ المعيشَ يَكْشِفُ عن تغلغلِ العاميةِ وشيءٍ من الدخيلِ في أحاديثِ المعلَّمينَ والخطباءِ والمذيعينَ وغيرهم من الساسةِ والمتنفذين.

وبصفة عامة فإنَّ معالمَ الحديثِ بالفصيحة تكاد تختفي من الشارعِ المتخصصِ والمتعلمِ وغيره، لذا فإنّنا نرى أنَّ مطالبَة الناسو لاسيها المتخصصينَ بالتزام الفصيحة في كلامهم، اعتهاداً على ما يدرسونَهُ أو يحفظونَهُ من القواعدِ اللغوية التي دَرَجَ نَفَرُّ من مُعَلِّمي العصرِ على مزجِ لغة شرحها بالعامية الممزوجة أحياناً بألفاظ وتراكيبَ دخيلة -تُشكِّلُ منطقاً غيرَ سليم، ولن تؤتي ثهارَها في الإصلاحِ ما لم تُعزَّزْ بتفعيلِ قانونِ (اسْمَع وأَسْمِع) في إطار خُطَّة قومية يُلتزَمُ بتنفيذها في مُختلفِ المجالاتِ، وقد سبق لي أنْ تحدثتُ في هذه المسألة في دراستنا: (السهاع في اللغة عند القدماء والمحدثين- رأي في علاج المشكلة اللسانية)(١٣).



# حاضرُ العربيةِ في المؤسسةِ التعليميةِ الفلسطينية

لا تختلفُ فلسطينُ كثيراً عن غيرها من البلدانِ العربية، وإنْ كان حالها في مناطق (عرب ٤٨) يخضع مباشرةً لسلطة الاحتلال، ويأتمرُ بأوامره؛ الأمر الذي يؤثر في المضامينِ التي يدرسها التلاميذُ والطلبة؛ لذا فإننا سنقسم حديثنا عن لغة التعليم في المؤسسة التعليمية في فلسطين إلى قسمين: الأولُ خاصٌّ بأراضي (٤٨)، والآخرُ خاصٌّ بالضفة وغزة.

## لغة التعليم عند (عرب ٤٨)

ينبغي أنْ يكونَ معلوماً للقارئِ العربيِّ أنَّ فلسطينيي الداخل (عرب ٤٨) يخضعونَ لسلطةِ الاحتلالِ في كلِّ شيء من أمور حيواتهم؛ فأمورُ التعليمِ ومناهجهُ عندهم تُعِدُها وتُشرِفُ عليها وزارةُ المعايير الإسرائيليةِ ونظرةِ أصحابها للوجودِ العربي في أنَّ اختيارَها لمضامينه يخضعُ للمعايير الإسرائيليةِ ونظرة أصحابها للوجودِ العربي فيهم، وَيُحَققُ أهدافَ المحتلِّ في سَلْخِ العربِ من ذاتيتهم العروبية؛ الأمرُ الذي تؤكدهُ تصريحاتٌ عدةٌ لوزراءِ معارف إسرائيليين، من أمثال: ليمور ليفنات التي ربطت فيها الميزانيات التي تُخصَّصُ للمدارس العربية بمدى ولاء الطلبة العرب وإخلاصهم لدولة الكيان، و شمعون شيطريت الذي قال: "إن التربية أهم من الأمنية إلى معتدلين؛ أيْ موالين للدولة، ومتطرفين (عرب ٤٨) "وَفق المعايير الأمنية إلى الفلسطينية. تعكس هذه التصريحاتُ مجتمعةً ومتفرقةً سياساتِ المؤسسةِ الحاكمةِ والناطقين باسمها، تجاه الفلسطينين وتجاه تعليمهم، وتؤكد كون التعليمي العربي "إلى جهازاً للسيطرة والتمييز العنصري" (١٠)، وهم يُقسِّمونَ الجهاز التعليمي العربي "إلى جهازاً للسيطرة والتمييز العنصري العربي "إلى التعليمي العربي "إلى



ثلاث دوائر، وهي: التعليم العربي، المعارف البدوية، المعارف الشركسية»(١٧٠). وفي إطار سياسة سَلْخِ (عربِ ٤٨) من هويتهم الفلسطينية والقومية نجد دولة الكِيانِ تقومُ بفصلِ المعلَّمينَ الوطنيين، وتخصيص ميزانية تعليمية لا تلبي متطلبات التعليم العربي، والزيادة الطبيعية للدارسين، وتقليص الخدمات التقنية والتربوية الخاصة والمساعدة، وخفض عدد الطلاب المقبولين في معاهد إعداد المعلمين... إلخ (١٨٠).

وفي مجال المناهج الدراسية المخصصة لـ (عرب ٤٨) تدخّلت سلطات الاحتلال لتجريد مضامين كتبها من مواضيع «ذات صلة بالهوية والانتهاء القومي كالتاريخوالجغرافيا(١٩١) واللغة العربية»(٢٠)، وبصفة عامة فإنّ هناك «سيطرة عبرية على إقرار مناهج اللغة العربية: إن سيطرة شخص يهودي على رئاسة اللجان التي تفحصُ المناهج أدّى إلى تلاشي بعضِ الإصلاحات الإبداعية في الطريق ما بين المناهج والمقتطفات الأدبية التي تم إقرارها»(٢١).

وبتخصيص المقال في تدريسِ العربيةِ واستعمالها في المدارسِ العربية نجد هجوماً عبرانياً مدروساً يشكّلُ انعكاساً لأهدافِ الاحتلالِ في إضعافِ غيرِ اليهود؛ فساعاتُ التعليمِ المخصصةُ للدارسِ العربيِّ –بصفة عامة – تقلُّ عبَّا هو مخصصٌ للدارسِ اليهوديِّ، وإنَّ الساعاتِ المخصصةَ لتعليمِ اللغةِ العربية –اللغةِ القومية للعرب – أقلُّ أيضاً مما هو مخصص للعبرية (٢٢٠)؛ إذ تمَّ «تقليصُ عددِ الساعاتِ للعربيةِ للعربية العبرية؛ ففي العام ١٩٦٥ حصل الطلاب العرب على ١٩٢٨ ساعة (٢٣٠) تعليم بالعربية، بينها هبطت عام ١٩٧٣ إلى ٢٣٧، بالمقابل زادت ساعات العبرية...، وما زال مجموع عدد ساعات تعليم اللغة العبرية (٧٣٧)، وهي لغة الأم» (٤٢٠).

فرضت وزارة المعارف الإسرائيلية إعمام تدريس اللغة العبرية: لغة الكيان الغاصب، إلى جانب اللغة العربية في جميع المراحل التعليمية، وقامت بحفْز المتفوقين فيها بفتح مجالات العمل أمامهم، ونجد «الطالب العربي الذي يبغي الالتحاق بالجامعة - كما يقول د. مواسي - يتجه إلى العبرية بدءًا، حتى يكسب العلاوة، وحتى يُقوِّى لغته»(٢٥).

يُلزِمُ المنهاجُ الإسرائيليُّ المفروضُ على أبناءِ (فلسطينيي ٤٨) تدريسَ اللغةِ العبريةِ بَدْءاً من سِنِّ الثامنةِ؛ أيْ منَ الصفِّ الثالثِ حتى الثاني عشر «لا كلغةٍ ثانيةٍ، بل كلغةِ دولةٍ»(٢٦)، ومن ثَمَّ اللغة الإنجليزية.

يشكّلُ إضعافُ اللغة العربية وتهميشُها لصالح العبرية في دولة الكيانِ الصهيونيِّ هدفاً رسمياً؛ وبذلك فإنَّ التلميذَ الفلسطينيَّ -بصفة عامة (٢٧) - يدرسُ في مراحل ما قبل الجامعة ثلاثَ لغات: اللغة العربية، وهي لغته الأمُّ، أو إنْ شئت فقل: لغته القومية، واللغة العبرية، وهي اللغةُ التي تُهَدِّدُ كِيانَ لغته، بل كيانِهِ العربيِّ القوميِّ؛ فاللغةُ العربيةُ وجهانِ لعملةٍ واحدةٍ، أو هما صِنْوانِ لا يَنفكّان، واللغةُ الإنجليزيةُ لغةُ العولية.

وهكذا فإنَّ الإنسانَ العربيَّ -ولاسيها الأطفال والشباب- في هذه البقعة من الأرضِ يعاني في اكتسابِ لغتِهِ القومية؛ فهو يعيشُ هذه الازدواجية بين اللغتين العامية والفصيحة التي لا يسمعها إلا في مجالاتٍ قليلة، وقد لا يسمعها صحيحة، ولا يجد -في الأغلب الأعَمِّ - مَنْ يُكَرِّرُ حِرْصَهُ على تدريبهِ عليها.

وكذلك يعيش الثنائية اللغوية؛ فالطفل العربي يدرس لغة ثانية منذ دخوله المدرسة الابتدائية، ومنهم من يدرسها في رياض الأطفال، وقد نجد منهم مَنْ يَدْرُسُ أكثر من لغة أجنبية.



أقول: حاول الكيانُ الصهيونيُّ طمسَ الهويةِ العربيةِ لـ (فلسطينيي ٤٨) بمختلفِ الطرق، وذلك بفرضِ مضامينه وقيمهِ عليهم، وإشعارهم بأنَّ مستقبلَهم مرتبطٌ بالتعايشِ معه، والاندماجِ فيه؛ وليسَ من شكِّ في أنَّ هذهِ السياسة التمييزية وإجراءاتها قد أثَّرت في إضعافِ العربيةِ الفصيحةِ والعامية؛ فالفصيحةُ لا يسمعها إلا في مقاماتٍ قليلة، والعاميةُ تمتزجُ بالعبريةِ التي تُشكِّلُ لغةَ الأكثرية، كما لا يمكنُ إنكارُ تفشّي أثرِ العبريةِ في لغةٍ هؤلاءِ القوم، ولاسيما في مجالاتِ العلوم الحديثةِ وأدواتِ الحضارة؛ الأمرُ الذي يُظْهِرُهُ -كما أوضحَ غيرُ دارس - «استعمالُ العبرية أحياناً كوسيلة للتعبير...، أو استعمالُ مصطلحاتِ بالعبرية» (٢٨).

وقد توجهتُ بالسؤالِ للدكتور فاروق مواسي نائب رئيس مجمع اللغة العربية في إسرائيل عَبْرَ التراسلِ الإلكتروني عن منهاجِ اللغةِ العربيةِ، ولغةِ التدريسِ في مدارس (عرب ٤٨)، ومدى تأثير العبرية فيها، فأجابني سيادتهُ مشكوراً، وذلك على النحو التالى:

س: هل يوجَد منهج للغة العربية خاص بالدارسين العرب؟ هل هو مقتبس من بلد عربي أم مهجن أي مختلط من بلدان مختلفة؟ هل هو من تأليف مؤلفين فلسطينين؟ ... إلخ؟

ج: المنهاج للغة العربية يعده معلمونا، وهناك لجان تختار النصوص، وتستعين بنصوص مختارة من مناهج العالم العربي، ولدينا كتب تدريس ومرشد للمعلم، وكراسات عمل مصاحبة؛ أعمل عضوًا في أكثر من منهج، وأقول ذلك بمسؤولية تامة.

س: هل للسلطات الإسرائيلية دورٌ عندكم في المنهج؟ أو هل تستفيدون مما يُعلّم في أراضي السلطة أو الدول العربية؟

ج: دور السلطة هو أننا بعد أن نفرغ من اختيار النصوص -التي نُجري فيها أيضاً رقابة ذاتية، فنعرف أن هناك مواد لا يجيزونها، وخاصة إذا كانت سياسية مباشرة - يمكن أن (يشوشوا) على المنهاج، فمثلاً اخترنا النصوص للثانوية شعراً ونثراً، في القديم والحديث، وكنا نرمي إلى أن تكون دراسة الطالب الإلزامية: وَحدتي أدب على الأقل، فاعترضوا، وقالوا: ليست هناك ميزانية، فالوزارة أفردت للأدب الحد الأدنى وحدة واحدة فقط، والطلاب يتوجهون للوحدة بهدف التيسير عليهم؛ فدراسة العربية ليست سهلة في نظرهم.

وظل الأمر معلقاً، وما زلنا في المنهاج القديم الذي أعددناه أوائل الثمانينيات، ولم نستجب لطلب الوزارة بالاكتفاء بوحدة حَدَّاً أدنى؛ لأننا نرى أن يكون الحدُّ الأدنى وحدتين.

إفادتنا الوحيدة من مناهج الدول العربية هي في اختيار النصوص الموفقة، فأحياناً نختار ما اختاروه، ولكننا لا نتقيد بذلك.

س: هل مَن يعلِّم اللغة العربية متخصص فيها أو أي مدرس؟

ج: في الابتدائيات مدرس، وفي الثانويات مختصٌّ درَس في الجامعة موضوع اللغة العربية.

س: كم حصص اللغة العربية فيمدارسكم؟ هل حصص العبري مثلها أو أكثر؟.

ج: الابتدائيات خمس حصص لغة عربية، وفي الثانويات من ٣-٥ حسب اختيار المدرسة للوحدات التي تبغي تدريسها، فنظام شهادة الثانوية (البجروت) قائم على عدد من الوحدات نحو عشرين وحدة في مواضيع مختلفة، ويقرر تبعًا



لتخصص المدرسة. اللغة العبرية في الابتدائيات ثلاث، وفي الثانويات يتعلق بعدد الوحدات، ولكن الطلاب كثيرًا ما يختارون خمس حصص = خمس وحدات؛ لأنهم يحصلون على مكافأة (بونوس) عن كل موضوع يدرسونه في خمس وحدات.

س: هل هناك مراقبة حقيقية من المفتشينأوالموجهين لضرورة الحديث بالعربية الفصيحة في قاعات الدرس؟

ج: الرقابة تكاد تكون معدومةً في الثانويات، وهناك موجهون للمدارس الابتدائية، لكن الحرية قائمةٌ؛ فهم ليسوا ملزمين لهم، وإنها يُرشدونهم وفق جدول قد لا يتقيد به المعلم، إنْ لم يجد مديرًا حازمًا، التفتيش نادر، وليس له تأثيرٌ كبيرٌ.

## س: هل الشرح بالعامية أمبالفصيحة؟

ج: معظم المعلمين يتحدثون الدارجة، وهناك من يَعْمَدُ إلى اللغة الوسطى، ونادراً ما نجد الحريصين على الفصيحة دائماً، بل يتبعون ذلك في سياقات مختلفة، بل يظل الأمر حماسات تزيد وتنقص، ولا أظن أن الوضع مختلف كثيرًا في العالم العربي.

س: هل يُطلُّبُ من المعلمين فيالمواد المختلفة التدريسُ بالعربية الفصيحة؟

ج: يُطلب، ولكن أين التطبيق؟ التطبيق يتم تبعاً للمعلم، وليس لأن ذلك طُلبَ منه.

س: هل يمكن ذكرُ ألفاظٍ وتراكيبَ عبريةٍ يستعملها الطلبة في حصصهم الدراسية، ولاسيم حصة اللغة العربية؟ أرجو ذكْرَ أمثلة ما أمكنكم ذلك.

ج: ثمة معلمون قلائلُ يستخدمون العبرية في الدرس، وقد يشرح المعلمُ كلمةً لا يعرفها الطالبُ باللفظ العبري الشائع، أما المصطلحاتُ العبريةُ فالمعلم يشرح ويشير إلى الألفاظ وكأنها عربية، نحو: (بونوس = علاوات إضافية)، (يومان = دفتر اليوميات)، (حشاد = امتحان مشكوك فيه)، (جيمر = امتحان إنهاء)... وعشراتٌ غيرها، وهكذا يستعملها المعلمون بدون تردد (أ.ه).

وأضيفُ في هذا السياق كلمة (البَجْروت) (الجيم قاهرية): هذا المصطلح العبريُّ الذي يستعمله (عرب ٤٨) في إشارة إلى التوجيهي، وقلَّ منهم من يقول التوجيهي أو الثانوية العامة، وهما المصطلحان الذائعان على ألسنة غيرهم من إخوانهم الفلسطينينَ في أراضي السلطة الوطنية.

س: هل يُقبل الشباب العربي على اللغة العربية؟

ج: المشكلة عامة لدى شبابنا العربي أنى أقام، إذ يقل المهتمون بدراسة اللغة وآدابها.

س: وهل يشعر بالغَيْرَة عليها؟

ج: أين، ومن؟ وأين تجد هذه الغيرة؟

س: هل يفضلها على العبرية؟

ج: لا أظن ذلك، وخاصة أن العبرية لغة الجامعات، وهي لغة التدريس في جميع المواضيع العلمية والأكاديمية، وينشأ -عادةً لدى الطالب الزهو بامتلاك الأداة اللغوية العبرية، تمامًا كما يتباهى شبابنا في العالم العربي بمعرفة الإنجليزية أو الفرنسية (أ.ه).



## حرمان طلبة (عرب ٤٨) من التعليم الجامعي

وإذا كان تلامذةُ (عربِ ٤٨) يدرسونَ في مدارسَ عربية خاصة بهم، ويقومُ بتدريسهم - في الأغلب الأعمِّ - معلِّمونَ عربٌ، ويتعلمونَ بالعربيةِ التي تمتزجُ بلا ريب بألفاظ ومصطلحات عبرية فإنهم في المرحلةِ الجامعيةِ يدرسون في جامعات عبرانيةٍ صرفة، ويختلطون بالطلبةِ الإسرائيليينَ، ويتعلمون بلغتهم العبرية، ولمَّا كانت دخوهُم هذهِ الجامعاتِ مُكلفاً، ومقيداً بشروط صعبة فإنَّ منهم مَن يسافرُ للدراسةِ في الخارج، وتسمح المملكةُ الأردنيةُ لهم بالتعلم في جامعاتها.

ومما يجدرُ التنبيهُ إليه في هذا السياق هو أنه لا يوجَدُ لعربِ الداخلِ جامعةٌ فلسطينيةٌ مختصةٌ بهم تكونُ لغةُ التعليمِ فيها هي اللغةُ العربية؛ الأمر الذي يصبُ في خاناتِ إضعافِ العربيةِ والقيم العروبيةِ في ناشئةِ (عربِ ٤٨) المحاصرين عبرانيّاً، وهذا يُشكّلُ خَرْقاً فاضِحاً لأبسطِ مبادئِ الدّيمقراطيةِ التي يزعمُ أهلُها تساوي مواطني الدولةِ جميعهم في الحريةِ والمساواةِ في الحقوقِ والواجبات، ولكنه التمييزُ العنصريُّ الهادفُ إلى تغليبِ ثقافةِ المحتل، وإضعافِ الهويةِ العربيةِ وحشوِها بخصائصِهِ. على أنَّ مما تجدرُ الإشارةُ إليه في هذا السياقِ هو وجودِ بعضِ المعاهدِ أو الكليات العربية في قلب الكيان الاحتلاليِّ، نذكرُ منها:

## الكلية الأكاديمية العربية للتربية في إسرائيل - حيفا

هذا هو اسمُها، و «هي مؤسسةٌ تربوية أكاديمية لتأهيل المعلمين ومعلمات رياض الأطفال بعديد من المساقات والتخصصات وهي المؤسسة العربية الأولى في البلاد التي حظيت باعتراف أكاديمي»(٢٩)، وللكلية مجلة (دارنا)، وفيها بحوثٌ لغويةٌ وأدبيةٌ وتربويةٌ متنوعة، وهي باللغتينِ العربيةِ والعبريةِ، وقد اطّلعتُ على

A STATE OF THE STA

موقع الكلية الإلكتروني فوجدت العبرية فيه تطغى على العربية؛ الأمر الذي قد يُستنتَجُ منه توجهاتُ المركزِ، وأهدافُهُ في التعايشِ والتثقيف. وَتُعنى الكليةُ بتأهيل المعلمينَ من خريجيها كيفية تعليم الأطفالِ «الدمج بين اللغة المحكية واللغة المكتوبة خلال الفعالية»، و «تنمية وتحسين اللغة المحكية والمكتوبة كأداة ووسيلة تحفز وترفع مستوى بنجاعة التفاعل بين الطفل ومحيطه، و / أو بينه وبين نفسه»، وكيف «يتعلمون: كيف،متى، ولماذا تستخدم اللغة المكتوبة في ثقافتهم»، وتعزيز رغبة الأطفال «في تعلم اللغة المكتوبة لاستعالها حين الضرورة» وشعورهم «بأهمية تعلم اللغة المكتوبة؛ لأن النص المكتوب يعظم فعالياتهم»(٢٠٠).

وفي إشارة إلى دور الكلية في تحقيق أهدافها نراها تذكر أنها نفذت (برنامجها التدخّلي) في خمس عشرة روضة من رياض الأطفال في حي الأمل وعزرا، وأنَّ من أهدافها الخاصة لخطته:

- 1. تعميق المعرفة في النواحي المختلفة للغة: علم دلالات الألفاظ وتطورها، علم التشكل (المورفولوجيا)، تركيب الجمل وصياغتها، إعرابها وقواعدها.
  - ٢. تنمية وتحسين براعم الحوار المستقل (اللا سياقي)، مقابل الحوار القصصي.
- ٣. تنمية وتحسين قراءة وفهم النصوص الكلماتية والنصوص التخطيطية البيانية الغير كلماتية (٣١)، مثل: خرائط، جداول، رسوم توضيحية علمية، رسوم بيانية (٣٢).

#### أكاديمية القاسمي

يشبه موقعُ هذه الكلية الإلكتروني موقعَ الكلية السابقة، وهي «كلية أكاديمية للتربية، باقة الغربية، مسار الطفولة المبكرة (٣-٨ سنوات)، والمسار الابتدائي،



والمسار الإعدادي، ومسار التربية الخاصة ومسار الممتازين، ضمن التخصصات التالية: دين إسلامي، ولغة عربية، ورياضيات، وحاسوب، ولغة إنجليزية، وتربية خاصة»(٣٣). وأعلنت الكلية عن إنشائها له (مجمع القاسمي للغة العربية)، ولهذا المجمع مجلة علمية محكمة، وَعَقدَ مؤتمَرهُ الأولَ في يومِ السبت الموافق: ٢١ مارس ٩٠٠٢م، بعنوان: (مقاربات في دراسة النحو العربي وتدريسه).

يوضّحُ الاطلاعُ على ما كُتِبَ عن هذا المؤتمرِ (١٣) أنه أشبهُ بيوم دراسيٍّ أُلقيت فيه مجموعةٌ من المحاضراتِ تبعتها مناقشاتٌ ومداخلاتٌ لجمهورِ الحضور، وهذه المحاضرات هي: الثابت والمتحوّل في النحو العربي للدكتور إلياس عطا الله، ونظريّة إبراهيم الكوني اللغويّة والنظريّة النوستريّة للدكتور أهرون كلاينبرجر من جامعة حيفا، والتقليد والتجديد لدى النحاة العرب القدماء والمحدثين للباحث الشاب عبد الناصر جبارين، وخطوات عمليّة في تجديد النحو العربي للدكتور فهد أبو خضرة، والتجديد في كتب الجديد، ودواعي القصور نحوَها للدكتور فاروق مواسي، ورأي النحاة الأوّلين في اللهجات العربيّة للدكتور خليل عثامنة.

#### معهد إعداد المعلّمين العرب - كلية بيت بيرل

أقيم هذا المعهدُ في «شهر أيلول سنة ١٩٧١ في يافا كمعهد لإعداد المعلمين العرب؛ وذلك ليستجيبَ لمتطلبات المجتمع العربي في إسرائيل في حقل التربية وإعداد المعلمين المؤهلين، في سنة ١٩٧٤ نقل المعهد إلى قرية هدار عام قرب نتانيا، في سنة ١٩٨١ انتقل المعهد إلى مكانه الحالي في كلية بيت بيرل، وأصبح جزءاً لا يتجزأ من هذه الكلية منذ انتقاله»(٥٠٠)، ولغة التعليم في المعهد هي العربيّة باستثناء بعض المساقات التي تُدرَّسُ في الأدب العِبْريِّ والأدب الإنجليزيِّ، وله مجلةٌ بعض المساقات التي يُدرَّسُ في الأدب العِبْريِّ والأدب الإنجليزيِّ، وله مجلةً

A STATE OF THE STA

حوليةٌ يصدرها في مجالاتِ التربيةِ والأدب والعلوم. وهو الآن بمثابةِ كليةٍ يجوزُ لما منح درجة الإجازة (البكالوريوس)؛ ففي «سنة ١٩٩٨ أصبح التعليم في المعهد على سنوات للحصول على شهادة البكالوريوس في التربية (٢٦) في مسارات المدرسة الإعداديّة (٣٠) (سابع – عاشر) والمدرسة الابتدائيّة (أوّل – سادس)، ومسار التربية التي تسبق المرحلة الابتدائيّة (الطفولة المبكرة) في كلا الفرعين: فرع الحاضنة وفرع معلّمة حضانة (بستان، أوّل – ثانٍ)، وفي مسار التربية الخاصّة»، «وعلى هذا الأساسِ ينقلب المعهد إلى كلية تربية، وكلية مجتمع معا» (٢٧).

# انعدام وجود جامعة عربية لـ (عرب ٤٨) الأثر والمشكلة وما الحل؟

ليس من شكً في أنَّ حرمانَ العربيِّ من أبسطِ حقوقهِ في نيلِ التعليمِ الجامعيِّ العالي المستقلِّ، وبلغتهِ الأمِّ يؤثِّرُ سلباً في محتوياتِ دماغه من اللغة العربية في جانبها الأكاديميِّ؛ لأنه سيتواصَلُ في هذا الجانبِ مع لغة غيرِها: هي اللغة العبريةُ التي تهيمنُ على حياته اليوميةِ أيضاً، ومن ثمَّ سنراهُ في ثقافتهِ الأكاديميةِ واصطلاحاتها أياً كانَ حِرْصُهُ على عروبتهِ يألفُ أو يتوافقُ مع ما يسمع منها، وسيجدُ نفسهُ مضطرّاً إلى استعمالها في كتاباته وأحاديثهِ وشروحهِ الأكاديمية، فإذا ما أضفنا إليه ما يسمعُ من معطياتِ العبرية في الشارعِ والمرافق العامةِ الرسميةِ وغيرِها أدركنا شدةَ يسمعُ من معطياتِ العبرية وما يرتبطُ بها من مقومات عروبية في (عرب ٤٨). الخطرِ الذي يتهددُ اللغةَ العربيةَ وما يرتبطُ بها من مقومات عروبية في (عرب ٤٨). عرب الداخلِ يُدخِلُ في كلامهِ كلماتٍ ومصلحات عبرانيةً وأخرى إنجليزيةً قد لا عرب الداخلِ يُدخِلُ في كلامهِ كلماتٍ ومصلحات عبرانيةً وأخرى إنجليزيةً قد لا يستطيعُ معرفةَ مقابلها العربيِّ، وإذا كان أهلُ مكةَ أدرى بشعابها فلنقرأ ما يقولهُ هذا العالمُ الجليلُ الدكتور فاروق مواسي عن هذا الخطرِ اللغويِّ العبرانيً الدّاهم



في مقالته (رحلتي في رحاب لغتي): «ونحن العربَ في هذا الوطنِ نصارعُ يوميّاً في سبيلِ الحفاظِ على أسبابِ حياتنا وتطورنا، ونحن نصطدمُ بواقع مغاير، واقع متحرك دينامي في المجتمع الإسرائيلي، وعلى لسانِه لغةٌ تحاول أن تأخذً من حضاريّ وتراثي الكثيرَ من فولكلور وألفاظ وآثار، حتى وصلنا بسبب هذه القوة الحضارية –اعترفنا أم لم نعترف إلى أنَّ هذه اللغة أخذت تقحم الجملة العربية، بل تتداخل في نسيج التعبير، وأضحى شبابنا ومثقفونا (من محامين وأطباء واختصاصيين وتكنولوجيين) يكررون على مسامعنا كلهاتٍ هي بالعبرية الفصحى» (٢٨٠).

وأشار الدكتور محمد أمارة وأحمد عقل في دراسة لهما إلى أنَّ بحثاً «تَمَّ فيهِ فحصُ دفاترِ اليومياتِ لعشرينَ مثقفاً عربياً في إسرائيل فوجد (٢٩٥) أنهم يكتبون ملاحظاتهم بالأساس باللغة العبرية، لا باللغة العربية الفصحى، حتى أولئك الذين تخرَّجوا من قسم اللغة العربية وآدابِها عندما سُئلوا من قبَلِ الباحثينَ عن سببِ تفضيلِهم العبرية على العربية كانت إجاباتهم أنه تنقصهم الكفاءةُ اللغويةُ والاتصاليةُ في العربية الفصحى» (٢٩٠).

ولعلَّ الدكتورَ أمارةَ يُشكِّلُ مثلاً واضحاً لهذهِ الفئةِ التي تَنَصَّلَ لسائها من هويته الذاتية؛ فهو قد «أنهى دراستَهُ في ثانوية عربية، وتخرَّجَ من قسم اللغةِ العربيةِ وآدابِها في الجامعة، ورغمَ ذلك فإنه يُفضِّلُ أنْ يُحاضرَ بالعبريةِ أو الإنجليزيةِ بدلاً من العربيةِ الفصحى؛ لأنه لا توجَدُ لديه الثقةُ الكاملةُ في استعمالها» (١٠٠).

ولا أدري مدى ذيوع هذه الظاهرة الخطيرة في الوَسط العربيِّ الأكاديميِّ في (أراضي ٤٨)؛ فقد قابلتُ أساتذةً ومثقفينَ شيباً وشبّاناً من هؤلاء العربِ عندما شاركتُ في مؤتمرهم (أدب الأطفال) في حيفا(١٤)، وكانوا جميعهم أكفياءَ في لغتهم العربية، وقد ألقَوْا بحوتَهم ومقالاتهم بالعربية الفصيحة، وأشهد أنهم كانوا حقاً

A S

غُيراً على لغتهم وعروبتهم. وأُشيرُ في هذا السياقِ إلى بروزِ طائفة مميَّزة من مبدعيهم في مجالاتِ الفنونِ المختلفة؛ ففي مجال الرواية برع الأديبِ الفلسطيني ابن حيفا إميل حبيبي (١٩٢١ - ١٩٩٦م) الذي تحدّى رئيس الأركان الإسرائيلي عندما زعمَ في البرلمانِ الإسرائيليِ أن العرب لا أدب لهم في فلسطين فاستقال؛ ليتفرغَ للعملِ الأدبيِّ والصحفي، وليغدوَ أحدَ أهرامِ الروايةِ العربية، وليكتبَ في المجلات والصحف، كوالاتحاد) و (الجديد)، ولِيُعنى في أواخرِ أيامه بمجلة (مشارف الأدبية)، وفي مجال التمثيل المسرحي يبرز الفنان محمد البكري.

وفي مجال الإبداع الشعريِّ يبرُزُ عميدُ الشعر العربي المعاصر محمود درويش (ت ٨٠٠٨م) وصنوُهُ سميح القاسم (مواليد ١٩٣٩م)، وتوفيق زَيّاد (ت ١٩٩٤م)، والشاعر محمود دسوقي (مواليد ١٩٣٤م) هذا الشاعر القومي، وسعود الأسَدي (مواليد ١٩٣٨م)، ومحمد علي طه (مواليد ١٩٤١م) رئيس اتحاد الكتاب العرب، وفي دراسة اللغة والأدب يبرع د.حنا أبو حنا (مواليد ١٩٢٨م)، ود. فهد أبو خضرة (مواليد ١٩٣٩م)، و د. فاروق إبراهيم مواسي (مواليد ١٩٤١م) نائب رئيس مجمع اللغة العربية في فلسطين المحتلة، ود. محمود غنايم رئيس مجمع اللغة العربية، ود. نبيه القاسم وكثيرٌ غيرهم.

نخلصُ في مجالِ اللغة – اهتمام هذه الدراسة – إلى أنَّ الدارسَ يُمْكِنُهُ أنْ يلمسَ بوضوحِ ثقلَ العبء الذي يعانيهُ متعلمو أبناء (فلسطينيي ٤٨)، ويلمسُ التزامَ الكلياتِ والمعاهدِ العربيةِ بها يُمليهِ عليها المحتَل؛ فبيدهِ قرارُ إنشائها ومتابعةُ الإشرافِ عليها، واختيارُ مسؤوليها، ووضعُ مناهجِها التي لا يُجيزُ منها إلا ما يوافقُ سياستَهُ في طَمْسِ الهُويةِ العربيةِ. وإنَّ نظرةً سريعةً في مجتمع عرب (مناطق يوافقُ سياستَهُ في طَمْسِ الهُويةِ العربيةِ. وإنَّ نظرةً سريعةً في مجتمع عرب (مناطق مدي توضِّحُ كيفَ أنِّ اللغةَ العبريةَ المحيطَ أهلُها –الذين يُشكِّلونَ الأكثرية – بهم



في مختلفِ المجالاتِ والأماكنَ تغزوهم بمغرياتِ السلطةِ الحاكمةِ، وفتحِ أبواب العملِ والتعايشِ المشترك، ومتطلباتِ الحياة من مأكولاتِ ومشروبات ومتنزهات وما إلى ذلك. وكذلك يلمسُ تأثيرَ اللغةِ الإنجليزيةِ: لغة العولمةِ التي تتجهُ ألسنةُ الأكاديميينَ إليها خاصةً؛ وذلك بدافعِ الحاجةِ إلى الاتصالِ بأهلِها، والاطّلاعِ على منجزاتِ هم؛ فالعربية في فلسطينَ تُعاني من غزوِ هاتينِ اللغتين، قال إبراهيم طوقان (ت. ١٩٤١م): (مجزوء الرمل)

## في مِصْرَ يَطْمَعُ أَشْعَبُ وهنا تَبادى أَشْعَبانِ (٢٤)

ومع هذا فنحنُ لا نخشى على العربيةِ الفصيحةِ على ألسنةِ هؤلاءِ الصامدينَ في قلبِ الكِيانِ الصهيونيِّ، وذلكَ بفعلِ عواملَ ذكرناها بعضَها في دراستنا: (حاضِرِ اللغةِ العربيةِ في فلسطين)، ونضيفُ إليها في هذا المقام:

- ازدیاد الوعی بأهمیة الهویة العربیة الفلسطینیة، والتعاضد من أجل حمایتها؛
   لمواجهة تصاعد حملات الیمین الإسرائیلی المتطرّف ضدّهم؛ فهو یُدَبِّرُ إلى طردِهم من بلدِهم، وهو ما یُسمّی بسیاسة اله (اثرانسفیر).
- ٧. وجود الأحزابِ العربيةِ والحركاتِ السياسيةِ التي تقفُ إلى جانبِ الهويةِ العربية، وتوجيهِ الأهالي وتوعيتهم إلى أهمية العربية، وتسعى إلى تثبيتِ الهويةِ العربية، وتوجيهِ الأهالي وتوعيتهم إلى أهمية التمسكِ بهويتهم العربيةِ في مختلفِ مجالاتها. وفي هذا السياقِ ألفتُ إلى هذا التنافسِ بينَ التيارِ القومي والتيارِ الديني الإسلامي الذي أخذ في الانتشار، وذاعت جهودهُ وأنشطتهُ في الدفاعِ عن المقدساتِ الإسلاميةِ ولاسيها في القدس، وارتباطُ العربيةِ الفصحى بالدين، وفصاحةُ خطبائهِ وعلمائه في لغتهم العربيةِ ليست بحاجةٍ إلى بيانٍ؛ الأمرُ الذي يجعل الدفاع عن العربيةِ عندهم واجباً دينيّاً.

- Alexander St.
  - ٣. وجود المدارس الأهلية المنتشرة في المدن الفلسطينية؛ فقد كان لها «دورٌ رياديٌ،
     كونها محررة نوعاً ما من قبضة السلطة، ومن سيطرتها التامة التي فَرَضَتُها
     على المدارس الحكومية الرسمية»(٢٤).
  - ٤. وجود نخبة من هؤلاء يمتلكون فصاحة الكلمة، والجرأة في الدفاع عنها قولاً وفعلاً؛ فالعربية في هذه الديار العربية المحتلة تقف وأهلها الغيارى على عروبتهم وفلسطينيتهم -برغم ضيق حالهم، وضياع سلطانهم- في صف مقاومة لغة الغازي.

أقول: وأياً تكن المضايقات والإجراءات التمييزية ضد الأقلية العربية التي تشكّلُ نحو مُهْسِ السكان فإن إسرائيل لم تستطع محو الهوية الفلسطينية من جمهور (عرب ٤٨)؛ فقد قاوم هؤلاء العرب خطط إضعاف لغتهم الأم عنوان هويتهم، وتكاتف غُيرُهُم في إيجاد السبل التي تنجو بأجيالهم الصاعدة من مخاطر الانحراف عن هذه اللغة ذات التاريخ العريق، والابتعاد عن قيم أمتهم وحضارتها العربية؛ وتعززُ قيم المحافظة على ثقافتهم العربية في فلسطين المحتلة، ووقفوا في وجه الخطط الإسرائيلية الرامية إلى فَرْضِ اللغة العبرية وإحلالها بديلاً لسانيًا لهم في المدرسة والشارع؛ وذلك لسلخهم عن هويتهم اللغوية وما يتصل بها.

وقد أوضح الدكتور فاروق مواسي عند سؤالي له عن مقررات اللغة العربية التي يدرسها طلبة الكليات والمعاهد في جميع التخصصات في (أراضي ٤٨) أنَّ الطالبَ الذي يحصلُ على نسبة ٨٠٪ من معدل النجاح في الثانوية العامة يدرسُ مقررين في اللغة العربية، هما: (ب)، و (ج)، أما ما دونَ ذلك فيدرس ثلاثة مقررات (أ) و (ب) و (ج) بمعدَّل ساعتين في الأسبوع، وتندرج هذه المقررات تحت اسم (أساسيات اللغة العربية)، وقد حدد الدكتور مواسي أهداف هذا المساقِ فيها يلي:



- 1. إجادة اللغة العربية السليمة (الفصيحة) شفويا وكتابيا بصفتهم أبناء للشعب العربي.
- ٢. التمكن من مهارات التنور النظري -الأكاديمي- بصفتهم طلابا في معاهد أكاديمية.
- ٣. إدراك طرق التطور اللغوي لدى الطفل؛ لأنهم يُعَدونَ ليكونوا معلمين في
   رياض الأطفال والصفوف الابتدائية وفوق الابتدائية.
- أَنْ يعيَ الطالبُ المعاييرَ اللغويةَ السائدةَ؛ ليكون قادراً على فهم وتوجيهِ السلوكِ اللغويِّ لديه ولدى تلاميذه.
- أنْ يتقن الطالب (الميتا-لغة)؛ (ما وراء اللغة)، ليكون قادراً على تحليل الظواهر
   اللغوية باستخدام المفاهيمية المناسبة.

ينطلقُ هؤ لاءِ القومُ في مقاومتهم لِعبْرنة لسانهم من إيهانهم العميق بأنَ العربية عُثِّلُ هُويتهم التاريخية والقومية، وأنه يتوجبُ عليهم المحافظةُ عليها، والتمسُّكُ بها، وتدريسُها أياً كانت المُغْرِياتُ الاستعهاريةُ لحفزهم على تركها، ويحرصُ المعلمون الغيرُ على هويتهم العربية على توعيةِ الناشئةِ بأهميةِ هذه اللغةِ لتهايزهم، وإثبات انتهائهم العروبي.

وجدنا الدكتور محمود غنايم رئيس مجمع اللغة العربية في إسرائيل مَثَلاً (أنا) - يَرُدُّ على «اقتراح وزيرة التربية والتعليم السابقة ليمور ليفنات، اعتبارَ اللغة العبرية اللغة الرسمية الوحيدة في البلاد»، فيذكر أنه «اقتراحٌ عنصريٌّ يتناقضُ مع ما ورد في وثيقة الاستقلالِ حول المساواة بين جميع مواطني الدولة، وأنّ اقتراحَها سيئٌ جداً، وأنه لا يمكن تجاهلُ اللغةِ العربيةِ في الدولةِ التيتكلمُها ٢٠٪ من مواطنيها»، وأوضح

«أنه من الضروري شطبُ اقتراح ليفنات، وإلا فإنَّ مجمعَ اللغةِ العربيةِ سَيُجري اتصالاتِ مكثفةً لإلغائه، حتى وإنْ تَطَلَّبَ الأمرُ التوجه إلى محكمةِ العدل العليا».

وأيّاً يكن الأمرُ فإننا ندعو إلى دعم عربيًّ مدروس ينالُهُ هؤلاءِ المنغرسين في أرض عربيّة عضها الدهرُ بأنيابِ الاحتلالِ الاستيطانيُّ الذي فَصَلَها عن محيطها الأصَّل، وَجَعَلَ أهلَها أقليةً تأتمرُ بأوامره التي تهدُّفُ إلى إبعادِهم عن جذورهِم وأصولهم شيئاً فشيئاً.

إنَّ على العربِ أجمعين ولاسيها السلطة الوطنية الفلسطينية -المثقلة بهموم مكائد الاحتلال، وآثار تَفَرُّقِ ذوي القربي والدينِ أيضاً - ألا ينسَوا هؤلاءِ العربِ في حَومةِ الانشغال بقضايا العربِ وفلسطينيّي الضفة وغزة؛ إنهم بحاجة ماسة إلى العونِ العربيّ، ولاسيها العون اللغويّ والثقافيّ، وذلك بالوسائلِ التي تَحافظُ على تواصلهم مع العرب، وفك العزلة الظالمة المفروضة عليهم، ونقترح في هذا السياق:

- قبولَ أبنائهم في الدراسةِ في الجامعاتِ والمعاهدِ العربيةِ، وتقديمَ منَحٍ دراسيةٍ هم.
- ٢. إقامة مجلس علميً عربيً يشرفُ على المناهج الدراسية عندهم، ويقومُ بوضع مُتونِها وتحديثها، وحبّذا أن تقومَ الدولُ العربيةُ وجامعةُ الدولِ العربية ومؤسساتُ المجتمع العربي بالتعاونِ للقيامِ بدورها في إنشاء هذا المجلسِ من خلالِ العلاقاتِ الدَّوليةِ، والقيام بحملات إعلامية تدعو إلى إقامته، وعقد الندوات والمؤتمراتِ العامة لإنجاحِ هذا المقترح، ووضعه تحت النظرِ الأممي في حالة إقامته؛ إسناداً ودعها.
- ٣. دعم مؤسساتهم التعليمية بالوسائل المادية المتنوعة كالمال عصب الحياة،
   والكتب والدوريات والوسائل التعليمية وما إلى ذلك من أمور تَحْفِزُ مقوماتِ



الانتهاءِ العروبيِّ فيهم، وتُذكي جذوة تياره في مقابلِ إضعافِ تيارِ المنجذبينَ إلى التيارِ المضادّ، أو إنْ شئتَ فقل بالمصطلح الذي وُجدَ بعدَ قدومِ السلطة: (تيارِ المضادّ، أو إنْ شئتَ فقل بالمصطلح الذي وُجدَ بعدَ قدومِ السلطة: (تيارِ الطرفِ الآخر)؛ كنايةً عن الطرفِ الإسرائيلي (٥٠٠).

- ٤. دعوة باحثيهم ومفكريهم إلى حضور المؤتمرات والندوات والفعاليات الثقافية العربية؛ لإشعارهم بأنهم جزءٌ لا يتجزأُ من الأمة العربية، وهذه مسألةٌ اعتباريةٌ سيكونُ لها تأثيرُها القويُّ في روحهم المعنوية، وتعزيز ربطهم بأمتهم وقيمها.
- ٥. إقامة الفعاليات الثقافية والفنية الهادفة إلى تثبيت الهوية العربية في نفوسهم، ودعم مراكزهم ومنتدياتهم العاملة في هذه المجالات، والاستعانة للتنفيذ بالدول العربية التي تقيم علاقات مع الكيان الصهيوني، وتكرير شرح مآسي قضيتهم الثقافية في المحافل الدولية، ولاسيها الأمم المتحدة.
- 7. الاستفادة من الإعلام العربي وتطوره في التواصل معهم والتعبير عن همومهم، وحبذا قيام جامعة الدول العربية بإنجاز وسائل إعلام مسموعة ومرئية لها تعنى بالقضايا العربية عامة، وتُركّزُ على تثبيت دعائم العروبة والهوية القومية في الناشئة، وتختصُ هؤلاء الفلسطينيين وغيرَهم مما يعانونَ ظروفاً احتلالية مثلهم كأهالي هضبة الجولان ببرامجَ خاصة.

## لغة التعليم في أراضي السلطة الوطنية

إذا أردنا أن نتحدث عن التعليم في الضفة والقطاع -أراضي السلطة الوطنية - فلا بدَّ لنا من الإشارة إلى أنَّ السلطة تسلمَتِ الإشرافَ عليه بعد أربعة عقود من الاحتلالِ الإسرائيليِّ الذي فرضَ سيطرته عليه؛ إذْ عَيَّنَ ضابطاً عسكرياً إسرائيلياً جعله يُمسِكُ بتلابيبِ العمليةِ التعليميةِ في الأراضي المحتلةِ، ويتحكَّمُ في مضامينِ

**16.23** 

مقرراتها؛ فهو المدير الأول المُتحكَّمُ في كلِّ صغيرة وكبيرة في مديرية التربية والتعليم، وقد قام هذا الضابطُ بفرضِ حذفِ كلِّ ما يتعلَّق بفلسطينَ من المنهاج الدراسي، وتدريس اللغة العبرية في المدارس الحكومية.

شرعت السلطة قبل تسلمها لإدارة العملية التعليمية في أراضيها في إعداد الدراسات لإنقاذ التعليم، وإعادة الروح العربية الخالصة له؛ لبناء الشخصية الفلسطينية على أسس فلسطينية عربية إسلامية عالمية، وكان من الطبعيّ أنْ تقوم السلطة بعد إنشائها في عام ١٩٩٤م بوضع منهاج دراسيّ جديد يلبي هذه الخصائص، ويدفع نحو قيمها الحميدة، وقد نجحت في وضعه وإعهامه في المراحل الدراسية الثلاث: الابتدائية والإعدادية والثانوية.

وَيعنينا في هذا السياقِ الوقوفُ عندَ واقع لغةِ التعليمِ في المراحلِ التعليميةِ المختلفةِ، والإشارةُ إلى أهم ملامحِ منهاجِ اللغةِ العربيةِ فيها، وسينقسِمُ حديثنا فيه إلى قسمين: الواقع اللغوي في المراحل التعليمية قبل الجامعة، والواقع اللغوي في المرحلة الجامعية، وذلك على النحو التالى:

#### أولا: الواقع اللغويّ في المراحل التعليمية قبل الجامعة

سينقسمُ حديثُنا في هذا السياقِ إلى قسمينِ: الأول: لغةِ المدرسةِ، والآخر: منهاجُ اللغة العربية في المدرسة، وذلك على النحو التالى:

أ: لغة المدرسة: لا يختلف الواقعُ اللغويُّ في مدارس التعليم قبل المرحلية الجامعية عن الحالة العامة للوطن العربي؛ فالطفلُ العربيُّ عندما يذهبُ إلى المدرسة يعيشُ هذه الازدواجية بينَ اللغتين العامية والفصيحة التي لم يسمعُها من قبلُ إلا في مجالاتٍ قليلة، وقد لا يسمعها صحيحة، ولا يجد -في الأغلب الأعم- من يكرر



حِرْصَهُ على تدريبهِ عليها. وكذلك يعيش الثنائية اللغوية؛ فالطفلُ العربيُّ يَدْرُسُ لغةً ثانيةً منذ دخولهِ المدرسةِ الابتدائية، ومنهم من يَدْرُسُها في رياضِ الأطفال، وقد نجدُ منهم من يدرسُ أكثرَ من لغة أجنبية، وهؤلاء قِلَّةٌ؛ لذا فليسَ غَريباً أنْ يَنْتُجَ عن هذا الاختلاطِ في السماعِ والإسماعِ اختلاطُ أنظمة اللغة في ذهنِ الطفلِ الناشئ؛ الأمرُ الذي ينعكسُ سَلْباً على لغتهِ القوميةِ التي لا يتوفر له فيها كثيرٌ من مُغرياتِ اللغات الأخرى.

إنَّ الطفلَ بل الدارسَ العربيَّ بصفة عامة بحاجة إلى بيئة لغوية صحيَّة يتلقى فيها اللغة العربية الفصيحة، ومن المفترَضِ أن يعيشَ هذه البيئة في المدرسة، وهي البيئة التي تُعَلِّمُ الفصيحة، وتشكِّلُ مصدرَ استقائها الأول، ولكنَّ المدرسة - كها هو معلوم - قد يجدُ فيها ما يُلوِّثُ الصحة اللغوية؛ فلغةُ الحديثِ فيها غيرُ هذا المستوى اللغويِّ الفصيح؛ إنه العاميُّ الذي يسمعه في بيته، أو الفصيحُ الملحونُ الممتزِجُ بالعامية والدخيل، وقد يُبتَلى بمعلِّم لا يُجيدُ صناعته، أو لا يمتلكُ من الوسائل ما يعينهُ على الأداء المناسب... إلخ.

وإذا افتقد هذه البيئةَ في المدرسة، وعاشَ في أسرة لا علاقةَ لها بالأمرِ فإنَّ أيَّ إصلاحٍ للغةِ الطفلِ لا يمكنُ أنْ يُرجى له النجاحُ المأمول؛ الأمر الذي ينطبق عليه قول الشاعر سبط ابن التعاويذي (٥٨٣هـ): (الطويل)

إِذَا كَانَ رَبُّ البَيتِ بِالدُّفِّ مولَعاً فَشيمَةُ أَهلِ البَيتِ كُلِّهِمُ الرَّقْصُ (٢١)

إنَّ مدارسَنا بحاجة حقيقية إلى العناية بتدريسِ مقررِ اللغة القومية؛ الأمرُ الذي يتطلبُ تطويراً في الحياة المدرسيَّة على المستويين المنهجي وغير المنهجي، وينبغي ألا نخشى من التطوير؛ فتطويرُ مناهج التدريس سواء في اللغة العربية أم غيرِها لا يعني الانسلاخ عن التراث؛ وهو يُمكنُ أنْ يتمَّ مع المحافظة على القيم الموروثة في الحضارة

Alexander.

العربية الإسلامية وفكر أبنائها، ومعالجة ما فيه من نواقصَ أو ثغرات، وإضافة ما يعبِّرُ عن القيم المعاصرة التي تفقهها العقليةُ المعاصرةُ وتتناسبُ مع متطلباتها في اكتساب المعرفةِ الجديدة.

وينبغي أنْ يُشَدِّد أُولو المسؤولية في المسيرة التعليمية على الحديث بالفصيحة في البيئة المدرسية؛ فالمعلم في لغته ينبغي أنْ يكون القدوة في الصف وخارجه، والمصحح لتلامذته، والتلميذُ أو الطالبُ هو المتلقي، والمقلدُ لِلُغةِ معلمِه، يتحدثُ مثلَهُ مع أقرانِه، ويحاورُ أخاهُ وصديقَهُ في الشارع؛ الأمر الذي يهيئ له بيئاتٍ متنوعةً للسماع والإسماع، ويعودُهُ على التحدثِ بالفصيحة.

ب: منهاج اللغة العربية في المدرسة: تمكنت وزارة التربية والتعليم الفلسطينية من تأليف الكتب للمراحل الدراسية كلِّها، وبالنسبة لكتب مقرر اللغة العربية فقد بدأت بإصدارها في سنة ٢٠٠٠م، إذ انتهت من تأليف كتب الصفين الأول والسادس، وانتهت في عام ٢٠٠٠م من تأليف كتب الصفوف الأخرى في المراحل جميعها ونشرها، وهي تنقسم إلى مجالين كبيرين: مجال المطالعة والنصوص، ومجال العلوم اللغوية.

يَلْحَظُ المطَّلعُ على محتوياتِ كتبِ قسم المطالعة والنصوصِ أنها تشتملُ على موضوعاتٍ متنوعة توزعت بين الشعرِ والنثر، وأنها أَطْلَعَتِ الطالبَ في جانبها الشعريِّ على قصائد ومقطوعاتٍ من عصور الأدبِ المختلفة، بدءاً من العصرِ الجاهليِّ، وانتهاءً بشعرنا المعاصر، وفي جانبها النثري أطلعتِ الطالبَ على الفنون النثرية المتنوعة كالوصايا والأمثال والخطب والمناظرات والسِّير والطرائف والقصص والخواطر والمسرحيات والروايات وما إلى ذلك.



ويلمسُ المطّلعُ أن مُتونَ هذهِ الكتبِ لم تقتصرْ على الأدبِ العربي، وإنها أطلعت الطالبَ الفلسطينيَّ على نهاذجَ من الأدب العالمي، وأنها عُنِيَتْ بالشعراءِ المعاصرين في فلسطينَ والوطن العربي في مختلفِ أقطاره، وليس غريباً أنْ يَجِدَ عنايتَها بالأدبِ الفلسطينيِّ تفوقُ عنايتَها بغيره، وهو أمرٌ -كها نَرى- مُبرَّرٌ، وذلك لما يلي:

- ١. هو أدبُ البلدِ الذي ينتمي إليه الطالب، ومن الضروريِّ له أنْ يتعرفَ على أدبِ
   بلده وأعلامه.
- تعبيرُ مضامينهِ عن القيمِ الفلسطينية، وتُجسِّدُ مأساةَ فلسطينَ بكلِّ ما فيها من آلام ومرارات.
- ٣. إشباعُهُ لرغبةِ مؤلفي الكتب؛ فقد حُرِمُ الفلسطينيون من السيادةِ على مناهجهم الدراسيةِ من قبل، وهذه هي المرةُ الأولى التي يتولَّون فيها تأليف كتبها.

أما مجال العلوم اللغوية فجاء الاهتهامُ به منفرداً من الصفّ الثامن في المرحلة الإعدادية، وكان من قبل يُعلّم المبادئ الأساسية للقواعد من خلالِ التراكيب والتدريبات اللغوية.

وبتقليب النظرِ في متون هذه الكتب يلحظ الدارسُ بجلاء كيفَ عُنِيت بدراسةِ النحوِ بمفهومهِ الشاملِ لأنظمةِ اللغةِ الصوتيةِ والصرفيةِ والتركيبية، وأنها تهدُفُ إلى إطلاعِ الطالبِ على أسسِ الدرسِ النحويِّ التي يحتاجُها لتقيم لغتِه في مجالي التعبير الشفوي والكتابي، ولعل الحديث عن موضوعاتٍ من علم الأصواتِ في المنهاج الفلسطيني يشكِّلُ شيئاً جديداً قد لا تحظى به كثيرٌ من مقرراتِ لغةِ الضادِ في البلادِ العربية.



#### ثانياً: الواقع اللغوي في المرحلة الجامعية

يدورُ حديثنا في هذا السياقِ عن ثلاثة جوانب: الأول: لغة التدريس في الجامعات الفلسطينية، والثاني: لغةِ الطلبةِ في الجامعة، والثالث: تدريس اللغة العربية في الجامعة، وذلك على النحو التالي:

أ: لغة التدريس في الجامعة: يتبين للمطَّلعِ على الواقع اللغويِّ في الجامعات الفلسطينية أنه يتمثَّلُ في جانبين: نجد الأول في قوانينِ الأنظمة الأكاديمية للجامعات، والآخر نجده يتحقق في الجانب التنفيذي، وذلك على النحو التالي:

1. قوانين الأنظمة الأكاديمية: وتشكلُ القوانينُ الجانبَ الرسميَّ المنصوصَ عليه في مُتونِ الأنظمة الأكاديمية للجامعاتِ الفلسطينية، وَهي تَنُصُّ على أنَّ اللغة العربية هي لغة التعليم الأولى فيها، ولكنها تقولُ بجوازِ اللجوء إلى التعليم بلغة أخرى في كليات أو تخصصات علمية أوْ تقنية ترى أنْ يكونَ التعليم في مقرراتها أو مقررات منها بغير العربية، وبالنسبة للجامعة الأمريكية في جنين فهي «كأيِّ جامعة أخرى تُدَرِّسُ موادَّ باللغة العربية، وأخرى باللغة الإنجليزية، ولكنها تركزُ على اللغة الانجليزية بشكل أوسع» (١٤٠٠)، وإنَّ الاطلاع على أحوالِ لغة التعليم في الجامعاتِ الفلسطينية يُبينُ تدريسَها باللغة الإنجليزية في كلياتِ الطبِّ والتمريضِ والحاسوبِ والكيمياءِ والفيزياءِ والرياضياتِ في كلياتِ الطبِّ والتجارة (الاقتصاد والعلوم الإدارية) تقوم بتدريس مقرراتها كليتي الحقوق والتجارة (الاقتصاد والعلوم الإدارية) تقوم بتدريس مقرراتها باللغة الإنجليزية، واللافتُ أنَّ جامعاتنا –وهي في أغلبها ليست حكوميةً أو خاصةً، ولكنها جامعاتُ عامةٌ تخضعُ لسلطة وزارة التربية والتعليم العالي في السلطة الوطنية – تتسابقُ إلى افتتاح هذه التخصصاتِ في هذه الكلياتِ



النظرية، وتتفاخَرُ بوجودها فيها؛ دلالةً على قدرتها على التطور والارتقاء والاستجابة لتطلبات العصر والانفتاح على الآخر بل العولمة، ورغبةً في إيجاد أبواب تمويل جديدة للجامعات، وذلك بسبب تهافت الطلبة وأولياء أمورهم على التخصصات الجديدة بسبب إيهانهم بأنَّ التعلم باللغة الإنجليزية سيوفرُ فرص العمل المُربح لأبنائهم، والاستفادة من مُغْرِيات الارتقاء في العمل مع الأجانب مادياً وإدارياً وما إلى ذلك. وإذا كنا لا ننكرُ أهمية هذه التخصصات الجديدة، ولا ننكرُ أهمية تعلم اللغات بصفة عامة، ولاسيها اللغة الإنجليزية التي غدت في إطار العولمة اللغة الأكثر انتشاراً في العالم فإن السؤال الذي يطرح نفسه هنا، هو: هل نحن بحاجة إلى هذه الأعداد الكبيرة من أبنائنا التي هرولت لتلتحق بها؟ إنَّ اتجاهنا إلى اكتساب اللغات الأجنبية لتيسير اطّلاعنا على ما عند أهلها، وتسهيل تواصلنا وتحاورنا معهم في مختلف نواحي الحياة المعاصرة ينبغي ألا يصرفنا عن الاعتزاز بهويتنا اللغوية، والإصرار على الولوج بها في غلات جديدة.

Y. الجانب التنفيذي: وهو الجانبُ التطبيقيُّ المتمثلُ في لغة المحاضَرة، وهي تتمُّ بالمزج بين اللغتين الإنجليزية والعربية الجامعة بين الفصيحة والعامية، وبسؤال عميد كلية الطبّ في جامعة الأزهر في غزة الدكتور سهيل المدبك عن لغة التدريس في كليته أشار إلى أنها اللغةُ الإنجليزيةُ؛ فالكتبُ التي يَطّلعُ عليها الطالبُ لغتُها الإنجليزية، والشرحُ بها أيضاً، وقد يلجأُ المحاضرُ في شرحه إلى اللغة العربية لأغراضِ التوضيح، وتقريب المادة العلمية من أذهانِ الطلبة. على أنَّ مما نوذُ التنبيهُ إليه في هذا السياق هو أنَّ الطالبَ العربيَّ -سواء في فلسطينَ أم غيرِها من بلدانِ العربية - لا يتخرجُ في هذه الكلياتِ متقناً للغةِ الأجنبية؛ لأنه لم يستمعْ إلى اللغةِ الإنجليزيةِ من أهلها الأصليينَ، وقد يكونُ أستاذُهُ مِثْلُهُ،

واللغةُ- كما قال علماؤها- لا تُؤخَذُ إلا سَماعاً؛ إضافةً إلى أنَّ لغةَ الشرح أو الحديث في قاعة الدرس لابدَّ أنْ تزاحَها العربيةُ ولاسيما في مستواها العاميّ، ومن ثُمَّ فإنَّ الطالبَ لا يتلقى اللغةَ الإنجليزيةَ نقيةً كما يتلقاها قرينُهُ في أمريكا أو إنجلترا؛ الأمرُ الذي يجعلهُ لا يمتلكُ مَلكَة هذه اللغة، ولا يبلغُ درجةَ إتقانها. ومما يزيدُ الطينَ بلةً في هذا المقام أنَّ من أساتذةِ الجامعات مَنْ دَرَسَ في غير ديار الجامعاتِ التي تُشكِّلُ الإنجليزيةُ اللغةَ الأمَّ فيها، فهناك مَنْ دَرَسَ في تركيا أو أسبانيا أو إيطاليا أو رومانيا أو جمهوريات الاتحاد السوفيتي كروسيا وأوكرانيا وغيرها، وهؤلاء مُلزَمون باستعمال الإنجليزية وَفقَ خطط الكلياتِ التي تعلُّمُ طلبتَها بها، ولا أدري ما هو حالُ هذه اللغة على ألسنة هؤلاء المحاضرين، وماذا سيكونُ حالُ طلبتهم أيضا؟ إنَّ ما نؤكدهُ في هذا السياق هو أننا لا نكرهُ تعلمَ اللغاتِ الأخرى أو الحديثَ بها، بل ندعو دوماً إلى تعلِّمها دونَ أنْ يكونَ ذلك على حساب لغتنا العربية: لغة الهوية القومية والدينية والتاريخية، ولكننا نتساءل: لماذا لا نتعلمُ من غيرنا استعمالَهُ للغةِ القوميةِ لغةً للتعليم في مختلفٍ مراحله، ونعتزٌ مثلَهُ بتعامله بها في وطنه وخارجه؟ لماذا لا نفعلُ فعْلَهم في بلادنا فنسمّى مُحَلاتنا التجاريةَ وأماكنَنا العامةَ وغيرَها بمفردات لغتنا وتراكيبها، وننقشها برموزنا الهجائية؟، لماذا نلجأ في إعلاناتنا أو تسمية شوارعنا إلى غير لغيِّنا وحروفِنا الكتابية؟، لماذا لا نمنعُ ظاهرةَ دَمْغ ملبوساتِ أبنائِنا بغير مفرداتِ لغتنا وحروفِنا والصور المألوفةِ لدينا؟ لماذا لا يتحدثُ مسؤولونا في دوائرِ الأمم المتحدةِ باللغةِ العربيةِ المعترَفِ باستعمالها لغةً دوليةً في هذه الأمكنةِ وغيرِها؟ لماذا لا يحذو رؤساؤنا حذوَ الرئيس الفرنسيِّ جاك شيراك فَيعنَّفونَ وزراءَهم الذين يخطبونَ بغير لغتِهم الأم؟ لماذا لا تسعى حكوماتُنا بل جامعةُ الدولِ العربيةِ -على غرارِ أصحابِ الفرانكفونية والإسبانوفونية- بالوسائلِ



العلمية المدروسة إلى توسيع مساحات العربية في الشعوب الأخرى ولاسيها الإسلامية التي يتلهفُ أبناؤها إلى تعلم لغة القرآن الكريم؟ وبالجملة لماذا نحرفُ إلى غيرنا؟ إنَّ ما نحذِّرُ منهُ في هذا السياق يَكُمُنُ في أنَّ تبعية شعب للمُغة غيره وثقافته تُهدِّدُ بقاء هويته، وإنَّ تَغلغلَها في أبنائه أخطرُ من وجود المنعمرين في أرضه؛ لأنَّ ذهابهم يعني ذهاب هيمنتهم، أما إرادةُ التأثر بهم فهي الخطرُ بل الفناءُ عينه والأمثلة في هذا السياق كثيرة، ويكفي تفحصُ لغات الشعوب المحررة، ذهب مغتصبوها وبقيت آثارٌ من لغاتهم دالةً عليهم. إنَّ الانجرار إلى التعليم باللغة الأجنبية في ظلِّ ثورة الاتصال وسرعة تقدَّم وسائلها سيشكلُ أهم السبلِ إلى إضعاف لغة الوطن وإفنائها إنْ لم يوازَ الاهتهام مُوازِ باللغة الوطنية، وتثقيف واع بأهمية لغة الوطن، وأنَّ الاستعانة بغيرها ينبغي أنْ يقتصرَ على مجالِ الحاجة المقنَّنة؛ لأنَّ الغة الإنسان هي ذاتُهُ، وهي وطنه، وإنَّ العناية بها لهي عناية بهوية أهلها؛ لأنَّ سلامتها وقوتها تعني سلامتهم، ووجودها يعني وجود الشعب والوطن السليم، وحولَ هذا المعنى قلت: (الطويل)

إذا ضَيَّعَ الأبناءُ لِسْنَ جدودِهِمْ وهاموا على وجْه ذليلِ صفاتُهُ فَإِنَّهُمُ بِينَ الأنوالِ اللهِ عَفَرَّعُوا هَوانٌ وإخفاقٌ وأمجادَ ضَيَّعُوا

وفي هذا السياقِ نوصي المسؤولين في الكليات والتخصصات التي تستعملُ غيرَ العربيةِ في تعليم طلبتها أن تضع في خططِها الأكاديميةِ عدداً من مساقاتِ اللغة العربية حتى يظلَّ الطالبُ على صلة وثيقة بهويتهِ اللغوية، وقد تمكِّنُهُ هذهِ الصلةُ من الإسهامِ في عمليةِ التعريبِ أو وضعِ مقابلاتٍ عربيةٍ تكونُ بديلةً للوافدِ الغريب.

AC 28.

ب: لغة الطلبة في الجامعة: لا يكادُ طلبة فلسطينَ في لغتهم -بصفة عامة - يختلفونَ عن أقرانهم طلبة العلم في جامعات الوطن العربي، والحديثُ في هذه اللغة يتفرعُ إلى فرعين، يختصُّ أحدهما باللغة المستعملة في الجانب التخصصي، ويختصُّ الآخرُ بلغة الحديثِ العادي، وذلك على النحو التالي:

- 1. لغة الجانب التخصصي: يلجاً أكثرُ الطلبة في أحاديثهم في المعهد أو الجامعة إلى العامية للتعبير عن أنفسهم، وفي قاعة الدرس يتعاملون مع أساتذتهم بهذه اللغة أيضاً، مع مراعاة أنهم يُدْخِلونَ فيها لغة الدرس من مصطلحات أو تراكيب تخصصية وما إلى ذلك. وفي المجالِ الرسميِّ أو الراقي نجد من بينهم من يحرصُ في حديثه على التقيُّد بأنظمة الفصيحة، وقلَّما تستقيمُ الفصيحةُ على ألسنة أكثرِهم سواءٌ في إجابته لأستاذه شفاهةً في مسألة تتعلق بالمقرر، أم في قراءته من كتاب أو مذكّرة صيغت بلغة فصيحة، وفي مجالِ الكلياتِ العلمية والتقنية خاصةً تجدُ طغيان العامية المتزجة بالمصطلحات الأجنبية، بل تجدُ العناية باللغة الإنجليزية لغة للتحاور العلمي. ولا يكادُ طلبةُ أقسامِ اللغة العربية يختلفون كثيراً عن هذه الظاهرة العامة في استعالِ العامية في أحاديثهم العادية والدراسية، أو المزج بينها وبينَ الفصيحة، وإنَّ هناكَ القليلَ بل النادرَ أنْ يبرزَ من بينهم حمن الجنسين مَنْ يَسعى إلى التحدُّثِ بالفصيحة في قاعة الدَّرس. وقد أُعللُ لضعف هؤلاء الطلبة في تخصصهم بـ:
- ضعفِ مستواهم العلمي؛ فأكثرهم قد حصلَ على نسبةِ نجاحٍ متدنيةٍ في الثانوية العامة.
- التحاقِ أكثرِ هم بهذا التخصصِ لتوفرِ فرصِ العملِ فيهِ بعد التخرّج، ولعلَّ ما يُؤكِّدُهذا السببَ أنكَ لا تلمسُ لأكثرِ هم حِرْصاً على تفصيحِ لسانه، أوْ



غَيْرَةً على اللغةِ الفصيحة؛ فالمسألةُ لا تخرجُ- في الأغلبِ الأعمّ- عن كونِها مسألة أرزاق.

- عدم استجابة كثير من الطلبة للحديث بالفصيحة، وإنْ كان الأمرُ متعلّقاً بالمادة الدراسية، ومِنْ ثَمَّ يفتقدُ الطالبُ وسيلةً مهمةً في اكتسابِ اللغة، وهي الدُّربةُ والمعاودةُ والتقويم.
- هذا الضعفِ الظاهرِ في كثيرِ من أساتذةِ اللغةِ العربيةِ المعاصرين؛ فقد تتعجبُ حينَ ترى منهم مَن لا يستطيعُ التحدث بالعربيةِ الفصيحةِ فيلجأ في شرحهِ أو حديثهِ إلى العاميةِ متعللاً بصعوبةِ الفصيحةِ على الطلبةِ، وإذا ما سعى إلى الالتزام بالفصيحةِ وجدته يقع في أغلاط نطقية صوتية وإعرابية، وإنْ قرأ رفعَ المضافَ إليهِ والمفعولا، ومن ثمَّ يفتقدُ المتعلِّمُ القدوةَ الثقةَ الذي يستقى منه فصاحةَ اللغة؟

وقد تجد منهم مثلاً متخصصاً في الأدبِ يجهلُ أبسطِ متطلباتِ علمهِ من قواعدِ النحوِ والصرفِ والعروضِ أو البلاغةِ أحياناً، وهي من متطلباتِ تخصصه؟!؛ وهذا بما يزيدُ الطينَ بلَّةً في هذا السياقِ.

لغة الحديثِ العادي: وفي سياقِ الحديثِ العاديِّ فإنَّ الطالبَ في دورِ العلمِ في فلسطين لا نراهُ يخالفُ سليقتهُ اللغويةَ التي اكتسبَها من بيئة حياة بجتمعه اليومية، وهي سليقةُ العامِّيَّة، وبالنسبةِ للألفاظِ والتراكيبِ الأجنبيةِ في لغة الحياةِ اليوميةِ فهو في المراحلِ الابتدائيةِ والإعداديةِ لا يكادُ يستعملُ منها إلا ما يستعملهُ الشارعُ الفلسطينيُّ بصفة عامة، وكلما اقتربنا من الحياةِ الجامعية المنافيةِ في المرحلةِ الثانويةِ - وجدنا الشبابَ يَدخلونَ في مرحلةِ المراهقة، والميلِ الى الجنسِ الآخر؛ الأمر الذي يدفعُ كُلاً من الجنسينِ إلى التفرنجِ المتعمَّدِ في لغته، الى الخنسِ الآخر؛ الأمر الذي يدفعُ كُلاً من الجنسينِ إلى التفرنجِ المتعمَّدِ في لغته،

A STATE OF THE STA

وارتداءِ الألبسةِ الموشومةِ برسوم أو حروفٍ أو كلماتِ أجنبيةٍ. وأكررُ -في هذا السياق أيضاً- أنَّ تفرنجَ هؤ لاء المحتلِّينَ المقهورينَ، ولاسيما المحاصَرينَ لا يكادُ يُذكَرُ قياساً مع أبناءِ جلدتهم في أكثر البلدان العربية، ومن هذا الدخيل المعاصر الذائع في الجامعة أذكر: (إِبْرستيج): نمط أو أسلوب، (ابْرشور): مَطُويَّة أو نشرة تعريفية، (ابْرِفِسور): أستاذ جامعي، وَتُنطَق أيضاً: (ابْرُفْسُر)، وتختزل أحياناً فيقال: إِبْرُف، ويُستعمل معه أيضاً كلمة (أستاذ) وهي فارسيَّةٌ من المُعَرَّبِ القديم، (إبْريك): فُسْحَة أو راحة، (بق بوسْت): (القاف جيم قاهرية) الرجل الكبير أو المعلِّم الكبير باللهجة المصرية، (أبلكيشن): طلب، (أدلج) من أيدلوجيا: أُطُّرَ أو جعله تابعاً له أو للحزب فكريًّا، ومنه: (الأدْلَجة)، (استمارة): شهادة، (إميل): مِرْسال أو بريد إلكتروني، (أُكّي): موافق، (إندكس)، وله مُعرَّبٌ فارسى قديمٌ هو: (فهرس)، والأصل: فهرست، (باي): مع السَّلامة، (برنامج): وهو مُعَرَّب الكلمة الفارسية (بَرْنامَهْ)، وتَجمَع على: (برامج)، وهي الوَرَقَةُ الجامِعَةُ لِلحِسابِ، وتُستعملُ الآن للدلالةِ على الخُطةِ المرتبة زَمَنيّاً لتنفيذِ عَمَل ما، فيقال: برامج إذاعية، وبرنامج المدرسة بمعنى جدول الحصص أو الدروس، وبرامج المؤسسة: خُططها أو مشاريعها، (بُشِنْج) - الجيم قاهرية -: رفع الدرجات، (تكتك): خَطُّط أو دَبَّر أو كادَ، ومنه الماضي والمضارع والأمر، واسم الفاعل والمفعول، يقال: تكتك يا متكتك؛ أي خَطِّط أو ضع الحل الذي يُخْرِجُ من مأزق، ومنه أيضاً: (امْتَكتَك أو امْأَنْتَك) و(امْرَسْتَك)؛ أي أنيق، (الدبلوم): إجازة من إجازات المعاهد أو الكليات المتوسطة، أو إجازة جامعية فوق البكالوريوس و دون الدكتوراه، (دزاين): تصميم هندسي -شكل معين، (دِسْكَشِن): مناقشة، (دِكشِنري): قاموس، (دوسيه) - وَتُنطَقُ بتخفيف الياء وتسكينها (دُوسيْه)، وأيضاً مشددة وتحريكها بالكسرة أو الفتحة (دوسِيَّة):



مِلَف -حافظة-مُذَكّرة محاضرات أو دروس، وَتُجمَعُ على (دوسيهات) و (دوسِيّات)، (رسْت): راحة، (اسْبشَل أو إِبْرايفِت): خاص، (استايل): نَمَطَ مُمَّيَّر، (سُري): آسف، (سَكْشن): فَرْع، (السَّكَند): الثاني، يقولون: الفصل السَّكُنْد؛ أي الثاني، (سَمبتيك): رشيق، (سمنار): مسامرة علمية-سَمَر علمي- تَسامُر علمي، (سي في) -وتنطَق الفاء ٧-: سيرة ذاتية، وتَجمع على: (سيفهات)، (شيك): ولها معنيان: الصَّك، والأنيق، ومنه: (اتشيَّك و شياكة) بمعنى أناقة، (فايل): مِلَف، ومنه (تَفْييل) بمعنى وضع المستندات في الملف، (فاينَل): تقال صفة للامتحان النهائي، يقولون: الامتحان الفايْنَل، (فرجار) وينطق أيضاً: (بكار)، وهو آلةٌ هندسيةٌ ذات ساقين تُرسَمُ بها الأقواسُ والدوائرُ، وهو (البَرْجَل) في لغة المصريين، (فورْمة): شكل معيَّن، (فيديو كُنْفرنس): الرابط المرئي، (الفيرست): الأول، يقولون: الامتحان الأول، (قو أهد) (القاف جيم قاهرية): ابدأ العمل، باشره، (كُرْنيه): بطاقة جامعية، (كفتريا): مقصف، (كُلْكُليتر): آلة حاسبة، (كنترول): ولها معان واستعمالاتٌ عدةٌ يجمعها معنى المراقبة أو الضبط؛ يقال في الامتحانات: لجنة الكنترول، ويقال: هو يتصرف بدون كنترول؛ أي بدون ضوابط، (كمبيوتر): حاسوب أو حاسب آلي، (كَنْسَل): ألغي، (كورس أو سِمسْتر): فصل دراسي، (اكُوز): اختبار، (لابْ): مَعْمَلأُو مَختبَر، (لابْ تُب): حاسوب محمول، (لَبة): مصباح، (لود): النصاب التدريسي، (مد تيرم): اختبار نصف الفصل، (مِرْسيي): شُكراً، (مِسْ): آنسة، (مَسِج) رسالة، أو (اسْ.امْ.اسْ)، (مَسِنْجَر): برنامج حاسوبي، (مَكْسمم): حدّ أقصى، (منمَم): حَدّ أدنى، (هايْ): تحية، مرحبا...إلخ. وإذا كانت هذه هي حالةُ لغةِ الطالب الجامعيِّ في فلسطين فإنني أزعمُ أنها تتجهُ نحوَ التفصيح ؛ فالعاميةُ على ألسنةِ أهل فلسطينَ لا تبتعدُ كثيراً Alany.

عن العربيةِ الفصيحة، ومظاهرُ الترفِ الحضاريِّ التي يَنْعُمُ بها الشابُّ العربيُّ في أكثرِ البلدانِ العربيةِ ولاسيها الغنية تجدُ الشابَّ الفلسطينيَّ ولاسيها في غزة لا يخطرُ كثيرٌ منها له على بال، بل إنه - في الأغلب - لا يعرفُ أكثرَها.

ج: تدريس اللغة العربية في الجامعة: لن نقف في هذا السياق عند أقسام اللغة العربية في الجامعات الفلسطينية؛ فلا تخلو جامعة في فلسطين منها، وهي موجودة في كليتي التربية والآداب معاً، وتمنح درجة الليسانس أو البكالوريوس في اللغة العربية، ومكونات خططها الأكاديمية من المقررات لا تختلف كثيراً عمّا يما ثِلها في الجامعات العربية؛ فقد استفادت الجامعات الفلسطينية من هذه الجامعات، ولاسيا الجامعات المصرية والشامية.

وكذلك نجد اهتهام الكلياتِ الدينيةِ كأصولِ الدينِ والشريعةِ والدعوةِ بتدريسِ طلبتها مقرراتٍ في علومِ العربية، كالنحو والصرفِ والبلاغةِ والأدب، أما الكلياتُ الأخرى فلا تخصصُ لها حَيِّزاً في مقرراتها التخصصيةِ.

والغَرابةُ أنَّ كلياتِ الحقوقِ لا تُعنى بتدريسِ مقرراتٍ في مهاراتِ العربيةِ إلقاءً وكتابةً لطلبتها، فاللغةُ العربيةُ -بلا أدنى شكِّ -تشكِّلُ مادةً أساسيةً لطالبِ الحقوق؛ لأنه - بلا ريب - يَحتاجُها في مرافعاتِهِ الشفويةِ والمكتوبة، وإنَّ امتلاكهُ لناصيةِ بيانِها، وحُسْنِ إلقائِها يُساعدُهُ في إجادةِ دفاعه، ويُمَكِّنُهُ من توصيلِ ما يريدُ بسهولة؛ لذا فإنَّ تدريسً الطلبةِ في كليةِ الحقوقِ لمقرراتٍ في اللغةِ العربيةِ يُعدُّ أمراً ضرورياً.

وعليه فقد وجدنا كلية الحقوق في جامعة بير زيت -كها أفاد الدكتور مهدي عرار المحاضر في العلوم اللغوية - تُغَطّي هذا النقصَ بإعدادها أحياناً دوراتٍ أو ورشاتِ عملِ في اللغة العربية، ولكنها أنشطةٌ غيرُ منهجيةٍ ليس لها امتحاناتٌ



أو علامات؛ لذا فإنها -من وجهة - تبقى خطوة منقوصة ؟ لأنَّ الامتحانَ يُجْبِرُ الطالبَ على الدراسة ، وأنَّ وجودَ منهج مقرر يدفعُ الأساتذة إلى التحديث؛ بغية مواءمته واحتياجاتِ طالبِ الحقوقِ منَ اللغة . وبالنسبة للدراسات العليا في اللغة العربية فإنَّ منَ الجامعات الفلسطينية ما تمنح درجة الماجستير كجامعات الأزهر والإسلامية والنجاح الوطنية ، أما برنامج الدكتوراة فإنَّ وزارة التعليم العالي في فلسطين عمثلةً في وزيرها السابق الدكتور نعيم أبو الحمص ردت في تاريخ ١٠/ ٨ فلسطين عمثلةً في وزيرها الأداب في جامعة الأزهر بترخيص منح درجة الدكتوراه من قسم اللغة -وكنتُ آنئذ عميد الكلية - برفض المشروع ، وذلك في خطاب رقمه : (و.ت.ع/١٧/ هو/ ١٣٦٤) ، متذرعةً بأنَّ «عدم اعتهاد برنامج الدكتوراه في اللغة العربية - يجيءً - بسبب عدم تجانسه مع استراتيجية التعليم العالي ، وعدم تجاوبه مع احتياجات السوق وإمكانية استيعاب الخريجين » أ.ه.

وفي العام الجامعي (٢٠٠٦- ٢٠٠٧م) جددنا الطلبَ -وكنت أيضاً عميداً للكلية في دورة ثانية - باعتهاد برنامج الدكتوراه لقسم اللغة العربية، ولكنَّ الوزارة لم تُجز البدء في هذا المشروع العلمي الذي نأمُلُ اعتهادَهُ في فلسطين، وأَعْلَمُ أنَّ جامعة النجاحِ أيضاً جاهزةٌ لتنفيذ المشروع؛ لما في ذلك من مكاسبَ كثيرة لشعبنا الفلسطيني ومسيرة التعليم العالي فيه، وتثبيتِ الشباب الفلسطيني في دياره.

### تدريس اللغة العربية لجميع طلبة الجامعات الفلسطينية

تقومُ الجامعاتُ والمعاهدُ وكلياتُ المجتمعِ الفلسطينيةُ جميعُها بتدريسِ طلبتِها جميعِهم في مرحلةِ الليسانسِ مقرراً أو مقررينِ في اللغةِ العربية، أما في برامجِها للدراساتِ العليا فلا تُعنى بشيءٍ من علوم العربية إلا لطلبةِ قسم اللغة العربية.

Alex-

ونحنُ في هذا السياقِ ندعو وزارة التربيةِ والتعليمِ العالي في فلسطينَ وغيرِها من بلدانِ وطننا العربي الكبير إلى فرضِ تدريسِ مقرر في التخصصاتِ العاليةِ جميعِها يُعبِّرُ عن قُدراتِ اللغةِ العربيةِ، ويرفعُ درجةَ وَعْيهِمْ بأهميةِ العربيةِ في عملهم؛ لأنه قائمٌ على تنميةِ ملكةِ اللغةِ فيهم؛ الأمرُ الذي سيساعدُهم ولاسيها في المجالاتِ العلميةِ في عمليةِ الترجمة والتعريب.

أما عن تسمية هذا المقرر الذي يدرسهُ الطلبةُ في المرحلة الجامعية الأولى فتطلقُ عليهِ أكثرُ دورِ العلمِ الفلسطينية مصطلحات (متطلب جامعة)، أو (مهارات اللغة العربية)، أو (فن الكتابة والتعبير) (١٤)، وتُسميهِ جامعةُ القدسِ المفتوحةِ (المتطلب التأسيسي)، وتسميه كليةُ الطب (قدرات اللغة العربية)، وهو مقررٌ إجباريٌّ لا يتخرَّجُ الطالبُ إلا بالنجاح في امتحاناته.

على أننا نجد الجرعة التعليمية التي يحتويها هذا المقرر تُقَدَّمُ في أكثر الجامعات الفلسطينية في مقررين؛ فجامعة بيت لحم مثلاً -كها أفاد د. قسطندي شوملي يدرس الطالبُ فيها «مساقين إجباريين في اللغة العربية، وهما: دراسات في اللغة والأدب مهارات لغوية»، وجامعة الخليل -كها أفاد د. ياسر عليان - تقوم بتدريس (لغة عربية أ) و (لغة عربية ب)، ومن الجامعات الفلسطينية التي تقوم بتدريس مقررين في اللغة العربية لطلبتها جميعهم جامعة بير زيت، وجامعة القدس المفتوحة، أما جامعة النجاح الوطنية في نابلس وجامعة الأزهر في غزة فتقومان بتدريس طلبتها مقرراً واحداً في اللغة العربية.

واستدركت كلية الآداب في جامعة الأزهر فقامت بتدريس طلبتها جميعِهم مقرري المكتبة العربية والأدب الفلسطيني وتاريخه، وعلاجاً لمشكلة اللغة عند كثيرٍ من الإعلامين، وبغية تخريج الإعلامي المتضلع من اللغة فَرَّعْنا من قسم اللغة



العربية -وقت أنْ كنتُ رئيساً له- تخصصَ اللغة العربية والإعلام؛ فكانت اللغة العربية تخصصاً رئيساً، والإعلامُ تخصصاً فرعياً.

#### مقرر متطلب الجامعة مضمونه وأهداف تدريسه

باستقرائنا لمضامين هذا المقرر في الجامعات الفلسطينية نجده - في الأغلب الأعم- يكاد يُدَرَّسُ بمضمون واحد؛ فهو يحتوي على تحليل آياتٍ من القرآن الكريم وأحاديث نبوية شريفة؛ ونهاذج من الأدب العربيِّ: شعره ونثره؛ لجعْلِ الدارسِ قادراً على تدبُّرِ النصوصِ وتحليلِها، وتثقيفهِ بأساليبِ الكتابةِ العربية؛ تربيةً لملكة تذوقه، ومدِّه بالزادِ الذي ينهل منه في كلامه.

ويعرضُ أيضاً لموضوعات صرفية ونحوية و معجمية وبلاغية وإملائية؛ بغية تعزيزِ المهاراتِ اللغوية في ذهبه، وليكونَ قادراً على إجادة التعبيرينِ الشفويً والكتابيِّ، وتجنُّبِ الأغلاطِ اللغوية فيها، وقد نجدُ بعض الجامعاتِ تُطْلعُ طلبتها على وسائلِ تنمية اللغة العربية والترجمة والتعريب والمصطلح والفصحى والعامية وما إلى ذلك من قضايا لغوية. ولعلَّ من أهم المآخِذِ التي يمكنُ أن نأخذَها على هذا المقرر أن الجامعاتِ الفلسطينية وكثيراً من الجامعات العربية التي تعنى بتدريس مثلِ هذا المقرر تُدرِّسُهُ لطلبتها بمضمون واحد، وتُعنى فيه بأساسيات اللغة العربية التي يُفترَضُ أنْ يكون الطالبُ قد ألمَّ بها في المراحلِ الدراسيةِ السابقة؛ فهذا المقرر العام حكا لاحظنا - يُعنى بتقديم موضوعاتٍ سبق للطالب دَرْسُها في مراحلِ التعليم السابقة لمرحلة الجامعة. ونحنُ نرى ضرورة مراعاة الجامعات لمتطلبات التخصص من اللغة؛ فاحتياجات طالب الطب أو الهندسة أو الحاسوب – لا ريب – تختلف عن احتياجات طالب التجارة أو الحقوق أو الشريعة وهكذا؛ إضافةً إلى اختلافِ عن احتياجات طالب التجارة أو الحقوق أو الشريعة وهكذا؛ إضافةً إلى اختلافِ عن احتياجات طالب التجارة أو الحقوق أو الشريعة وهكذا؛ إضافةً إلى اختلافِ عن احتياجات طالب التجارة أو الحقوق أو الشريعة وهكذا؛ إضافةً إلى اختلافِ عن احتياجات طالب التجارة أو الحقوق أو الشريعة وهكذا؛ إضافةً إلى اختلافِ

AC 28.

مستوياتِ الطلبة في الكلية العلمية عنه في الأخرى؛ فقد تجد من أساتذة هذا المقرر من يخوض في التأويل والتقدير والتعليل في وتحليل الاستعارة وخصائص الرواية وما إلى ذلك مما قد لا يحتاجه الطالبُ غيرُ المتخصص؛ الأمر الذي يُشْعرُهُ بغربتهِ عن تخصصه؛ فيؤديه على أنه واجبٌ مفروضٌ يريدونَ التخلصَ منه.

## تعليم اللغات الأجنبية في أراضي السلطة الوطنية

تُعنى بعضُ رياضِ الأطفالِ بتعليمِ الأطفالِ اللغةِ الإنجليزية، وإنْ كان التركيزُ فيها على العربيةِ المبسطةِ التي تتناسبُ وعقليةَ الأطفال، وهي رياضٌ خاصةٌ تتوزعُ اتجاهاتُها بين الطابعِ المدنيِّ أو الحزبي والفصائلي، والأصلُ أَنْ تخضعَ لإشراف الوزارةِ، ولكنَّ أحوالَ البلادِ غيرَ المستقرةِ تجعلُ هذا الدورَ مرتبطاً بالسياسةِ أكثرَ من الدور التربوي.

يعتمد السوادُ الأعظمُ من الفلسطينينَ في تعليمِ أبنائهم على المدارسِ الحكوميةِ والتابعةِ للأونروا (مدارسِ الغوثِ)، وهي تلتزمُ بمنهاج دراسيٍّ واحدٍ لغةُ التدريسِ فيه العربيةُ الفصيحةُ فقط، وتقومُ بتدريسِ اللغةِ الإنجليزيةِ بوَصْفِها مقرراً دراسيًا منذُ الصفِّ الأولِ الابتدائي، ويستمرُّ حتى المرحلةِ الثانويةِ. وكان تدريسُ مقررِ اللغةِ الإنجليزيةِ قبلَ الاحتلالِ يبدأ من المرحلةِ الإعدادية، ثمَّ بدأ في عهدِ الاحتلالِ بتدريسِهِ من الصفين الخامس والسادس في المرحلة الابتدائية، وفي عهدِ السلطةِ الوطنيةِ كانَ إعهامُ تدريسِهِ في كلِّ صفوفِ المرحلةِ الابتدائية بدءاً من الصفِّ الأولِ الابتدائية.

لا توجَدُ في محافظات السلطةِ الوطنية الفلسطينيةِ ظاهرةُ ما يُسَمَّى بِمدارسِ اللغات، ولكنْ هناك مدارسُ خاصةٌ تلتزمُ بالمناهج الدراسيةِ السائدة، وتدريسِها



باللغة العربية الفصحى، ولكنَّ منها ما قد تزيدُ عنايتَها باللغة الإنجليزية. وتتفرد «المدرسةُ الأمريكيةُ بغزة» بتدريسِ تلامذتها باللغة الإنجليزية منذ بداية دخولهم المرحلة الابتدائية، ولا تستثني من هذه اللغة إلا مقرري اللغة العربية والتربية الدينية اللذين تقومُ بتدريسهما باللغة العربية فقط.

أمّا اللغة العبْريّة فلا عناية بها في مدارس السلطة الوطنية، وقد حاولت إسرائيل إبّانَ الاحتلالِ فرضَ تدريسِ لغتها العبرية في المدارس الحكومية التي تخضع لإمْرتها مباشرة؛ إذْ بدأ الاهتهامُ بتدريسِ العبرية لنا حيل ما أذكر - في سنة ١٩٧٣م في المدارسِ الثانوية في قطاعِ غزة، وكنتُ آنّئذ في الصف الأول الثانوي؛ أيْ في الصف المعاشر، ثمّ عمموه في المراحل الدراسية الأخرى في المدارسِ الحكومية (٤٩١)، وأدخلوا تدريسها في معهدِ المعلمين الحكومي كأحدِ التخصصاتِ، وأنشأوا مدرسة خاصة لتعليم العبرية، ومنحوا الحوافز والعلاواتِ للمعلمين الذين يُقْبِلونَ على تأهيلِ لتعليم في دراسة العبرية وتدريسها، ولكنَّ هذهِ التجربة في فرضِ العبرية على فلسطيني الضفة والقطاع لم تُعمِّر، ولم يجنِ الإسرائيليونَ ثهارَها المرجوة.

كان لقيام انتفاضة ٨٧م أثرُهُ في إذكاء جذوة التيار الوطنيّ، والتوجه للتخلص من الاحتلال برمته، وكان لإقامة السلطة الوطنية، وإشرافها على العملية التربوية والتعليمية، ووضعها لمتون المقررات التدريسية الأثرُ الفعّالُ في تنقية الهوية العربية الفلسطينية مما عَلِقَ بها من أدرانِ الاحتلال، وبكاء المدرسة العبرية التي أقاموها الأطلال.

تأخذُ اللغةُ الإنجليزيةُ بصورةٍ عامة النصيبَ الأكبرَ من دارسي اللغاتِ في فلسطين، أما اللغةُ العِبْرِيَّةُ فينتشرُ استعمالُها على ألسنةِ فِلسطيني ١٩٤٨م، وَيُجيدُها أكثرُهم، ولاسيما الشباب الذين نشأوا على سماعها في الشارع، وتعلموها في

A S

مراحلهم الدراسية المختلفة، وكذلك تجد طلبة أقسام اللغة العربية يدرسون هذه اللغة الدراسة الأكاديمية الصِّرْفة، وهي في هذا المجالِ التعليميِّ لا تُشكِّلُ خطراً؛ لأنَّمَا تُدرَسُ بوصفها إحدى اللغات الشرقية أو السامية التي يتعلمها الطلبة لأغراض علمية بحتة، كالمقارنة بينَ اللغاتِ والتعرُّفِ على خصائصها.

وبالسؤالِ عن اللغات التي يدرسها المسيحيون إضافةً إلى اللغة العَربية لغتهم الأمِّ في المدارس المسيحية الخاصةِ وجدنا أنهم يحرصونَ على تعليم أبنائهم لغةً أجنبيةً أخرى إلى جانب تدريسهم اللغة الإنجليزية؛ فقد أفادني الأستاذ الدكتور قسطندي شوملي المحاضر في جامعة بيت لحم أنّ «معظم المدارس الخاصة تُدَرِّسُ إضافةً إلى اللغة الإنجليزية لغةً أجنبيةً أخرى ثالثة منذ الصغر، الفرنسية في المدارس الكاثوليكية، واليونانية في المدارس الأرثوذكسية، والألمانية في المدارس اللوثرية، والإيطالية في مدارس الفرنسيسكان». وفي قطاع غزةً -كما أفادت روان حنا ترزي الطالبة في قسم اللغة العربية والإعلام في جامعة الأزهر - «توجدُ مدرسةُ بطريركية الروم الأرثوذكس وهي تعلِّمُ اللغةَ اليونانيةَ من الصفِّ السابع حتى الصفِّ الثاني العاشر، وتعلُّمُ اللغةَ الفرنسيةَ من الصف الأول حتى السادس»، وأضافت أنَّ «جميعَ المدارس التابعةِ للبطريركية تُعَلِّمُ في مدارسها اللغةَ اليونانية، مثل: مدرسة سان جورج في رام الله، ومدرسة الرعوات في بيت ساحور، ومدرسة البطريركية في الطيبة». وعليه يمكن القولُ إنَّ تأثيرَ هذه اللغات يرتبطُ بشريحة الفلسطينيينَ المسيحيينَ فقط، وذلك بخلاف اللغتين الإنجليزية والعبْرية اللتين يَعُمُّ تأثيرُهما الفلسطينيينَ المسيحيينَ والمسلمين، وإنَّ تأثيرَ الإنجليزية في عقول الشباب المتعلِّم هو الأقوى في أراضي السلطة الوطنية الفلسطينية، وإنَّ أكثرَ ما يدورُ على ألسنتِهم من الدخيل المعاصر مأخوذٌ منها.



#### ... الخاتمة ...

نخلصُ مما سبقَ إلى تنبيهاتٍ وتوصياتٍ ومقترحاتٍ نرى أنَّ تنفيذَها سيسهمُ في حلِّ كثير من مشكلاتنا اللغويةِ في المؤسسةِ التعليميةِ وغيرها، ونُؤكِّدُ- في هذا السياقِ-أنَّ الدعوةَ إلى الحفاظ على لغتنا القوميةِ في مؤسساتِنا التعليميةِ وغيرها يُشكِّلُ مَطْلَباً مُلِحًا في ظلِّ أخطارِ العولمة، وإنَّ إصلاحَ اللغةِ العربيةِ وجعلَها مواكبةً لتطلباتِ العصر العلميةِ والتقنية، أو إعهامَ التعامل بها لا يمكن أن ينجح بدون:

- ا إيجاد البيئة العربية الصالحة التي تُسمَعُ فيها اللغة الفصيحة سليمة الأداء نطقاً فكتابة فقراءة الأمر الذي يجعلنا نوصى بـ:
- جعلِ المدارسَ الابتدائية لا تُعَلِّم إلا باللغة العربية الفصيحة بوصفها لغة الحديثِ والكتابة على النحو الذي كانَ معمولاً به من قبلُ في مصرَ وفلسطينَ مثلاً، وتعميقِ الاهتمام بتدريس العربية الفصحى، والعناية بإعداد المعجم اللغوي المُيسَر المناسب لمتطلبات الصف و المرحلة الدراسية.
- البدء بتلقين الفصيحة دونَ غيرِها منذ الصغر، وألا تشاركها لغةٌ أجنبيةٌ أخرى في المرحلتين: الرَّوضة والابتدائية، أو قبل السنة الخامسة من المرحلة الابتدائية كها كان معمولاً به في فلسطين قبل إقرار وزارة التربية والتعليم فيها إعهام تدريس اللغة الإنجليزية في صفوف المرحلة الابتدائية كلِّها.
- انتقاء معلمين متميزينَ من ذَوي الكفاءة والخبرة للتعليم في المرحلة الابتدائية،
   ومنحهم علاوات تشجيعيةً.

- AC 28.
  - الاستفادة من إمكانيات الحاسوب والوسائل التقنية الحديثة في تدريس اللغات؛ الأمر الذي يتطلب مساعدة الحالاتِ الفقيرةِ من الطلبةِ في اقتناء جهاز الحاسوب المحمول، والاشتراكِ في شابكة البرّاق.
  - العناية في المراحلِ التعليميةِ جميعِها بالأنشطةِ غيرِ المنهجيةِ أو غيرِ الصَّفِيَّةِ، كالتمثيلِ والخطابةِ وتنميةِ ملكةِ الحفظ من القرآن والأدب، وإقامة المسابقات والندوات، ومنح المتفوقين الجوائزَ المشجعةَ لهم.
  - اختيارِ متميزي الطلبة وتقسيمهم بحسب ما ينهازون إلى جماعات، كجهاعة أهل الفصيحة، وجماعة المسابقات الأدبية، وجماعة الشعر، وجماعة الخطابة، وجماعة القصة....إلخ؛ بغية تنمية مَلَكة الفصيحة، وتعميق ثقافتها في الناشئة وغيرهم، وتكريم المتميزين منهم في اللغة العربية تأليفاً وإبداعاً وإلقاءً وترجمةً.
  - العناية بلغة الأسرة ولاسيم لغة الأمِّ، والاستفادة من مجالس الآباء في توضيح أهمية اللغة الفصيحة لوحدة مجتمعنا العربيِّ.
  - العناية بلغة الترجمة ومضامينها، وتوجيه المؤلفين والمترجمين إلى ختم مؤلفاتهم بها يمكن تسميته بكشاف المصطلحات؛ يشرحون فيه مضامينَ المصطلحات؛ الدخيلة، ويذكر ون بديلها أو بدائلها العربيةَ المقترحة.
  - إعداد برامج ومسلسلات تكونُ لغتُها الفصيحةُ تُبَثُّ في الإذاعاتِ المرئية والمسموعة، وحبّذا إنشاءُ جامعة الدول العربية لإذاعة عربية قومية مرئية ومسموعة تتخذُ من الفصيحة والفصحى لغة لبرامجها، وتُعنى بإيجاد لغة عربية مشتركة تُراعي استعمال العربية في أقطار العروبة؛ الأمرُ الذي يتطلبُ تقديم دراساتٍ متخصصة في هذا المجال، ورقابةً لغويةً صارمةً للتهذيب والتصحيح، وإقامة فعالياتٍ حية في أقطار العروبة للتوعية والتثقيف.



- تشجيع مبادرات المجتمع اللَّذني في فتح مراكزَ وملتقياتٍ تُسْهِمُ أنشطتُها في دعم اللَّغةِ العربيةِ، وغرسِ مَلكتِها الفصيحةِ في أبناءِ المجتمع.
- ٢. إصلاح طرائق تدريس اللغة العربية في مدارسنا ومعاهدنا، وَجَعْلِ مضامينِ المقرراتِ الدراسيةِ تخاطبُ التلاميذَ على قَدْرِ عقولهم، وتراعي حاجاتهم التخصصية؛ الأمر الذي يتطلبُ عنايةً خاصةً بمقررِ اللغةِ العربيةِ الذي يَدْرُسُهُ طلبةُ الجامعة جميعُهم.
- ٣. حَفْزِ الطلبةِ المتفوقين لدخولِ قسم اللغةِ العربيةِ في كليةِ الآدابِ، ولعدمِ حِرْمانهم من فرصِ العملِ التي تُفَضِّلُ المؤهَّلَ تربويّاً ينبغي أَنْ يُسمَحُ لهم بدراسةِ مقرراتٍ تربويةٍ وَفْقَ خطةٍ علميةٍ تحددُ عدد المقرراتِ والساعاتِ المخصصة لها، وتوزيعها على فصول الدراسة.
- الاهتمام بمعلمي اللغة العربية، وتشديد مراقبتهم، ودعمهم مادياً ومعنوياً؛ وإعلاء مكانة المتميزين منهم؛ لإشعارهم بأهمية عملهم، وضرورة استمرار مراقبتهم، وإدخالهم دورات تنعشُ ذاكرتهم العلمية والتربوية، وتقيسُ مستوياتهم، وتُمكّنُهُم من امتلاك مهارات التعامل مع الوسائل التعليمية التقنية، والاستفادة من تجارب متميزي المتقاعدين بوصفهم مستشارين وموجهين في العملية التربوية بصفة عامة.
- ٥. جَعْلِ النجاح في اختبار اللغة العربية الشفويِّ والكتابيِّ أحدَ شروطِ التعيينِ للتدريسِ سواءٌ لمتخصصي اللغةِ العربيةِ أم غيرِهم، مع مراعاةِ الفروقِ بين مستوى معلمِ العربيةِ ومعلمِ المقرراتِ الأخرى، ويستوي في دخولِ هذا الاختبار المعلمون والمحاضرون في المدارس والمعاهدِ والجامعات.
- التشديدِ على أَنْ يكونَ شرحُ مدرسي المقرراتِ الأخرى وحديثُهم مع تلامذتهم
   باللغة العربيةِ الفصيحة، ومحاسبة المتهاونين منهم في هذه القضية القومية؟

Alexander of the second

الأمر الذي يتطلب إعداداً لغوِيّاً جيداً لمعلمي الموادّ الأخرى في مراحل التعليم المختلفة.

- ٧. وضع سياسة لغوية عربية موحدة مبنية على التخطيط المدروس دراسة متأنية، يكون من أهم مكوناتها تعريب المصطلح وتوحيده في جميع مراحل التعليم في أقطار العروبة؛ الأمر الذي يتطلب دوراً رئيسا، وإشرافاً مَعْنياً لجامعة الدول العربية، أو أية جهة مختصة تُخوِّلُها بهذه المهمة كاتحاد المجامع اللغوية، أو مكتب تنسيق التعريب.
- متابعة الدراسات والمؤتمرات والندوات والمحاضرات للاستفادة مما ينتج عنها من مقترحات وتوصيات؛ فهذه الأنشطة المحمودة لن تؤتي ثهارَها المرجوَّة، ولن تجدي نفعاً في حلِّ مشكلاتنا اللغوية ما لم تكن هناك سلطة تنفيذية تنشر قرارات اتحاد المجامع اللغوية: السلطة التشريعية في المؤسسة التعليمية، والحكومية بصفة عامة، وتمتلك القدرة على فرض تطبيقها، وسلطة مراقبة حتى تصير اللغة ملكة شفوية وكتابية في المقامات الرسمية؛ ذلك أننا نؤمن أن ازدواجية اللغة لا يمكن أنْ يَسلم منها شعب راق، وأن اللغة -أيّاً كانت وسائل الحفاظ على أنظمتها الصوتية والصرفية والتركيبية والدلالية تخضع بفعل عوامل كثيرة إلى التَّغيرُد.
- ٩. تنويع العناية في تعليم اللغات الأجنبية؛ وإن الدعوة إلى العناية باللغة العربية الفصيحة باعتبارها لغة قومية لا تعني التنكّر لمنفعة تعلم اللغات الأخرى، وكذلك فإنَّ اعترافنا بمنفعة هذه اللغات فينا لا يعني فتح الأبواب لها للسيطرة على عقولنا في عُقْر دارنا: الوطن العربي الكبير من محيطه إلى خليجه.
- ١. العناية بنشر اللغة العربية في غير بيئتها العربية، واعتماد مناهج مناسبة تراعي الاستفادة من نتائج الدراسات المعاصرة، وتوصياتِ الندواتِ والمؤتمرات،



وتجارب الأمم الأخرى، وإمكانيات العصر الحديث، ولاسيما الحاسوبية؛ وذلك لإيجاد أنصار للعرب ولسانهم، ولاسيما في بلاد العالم الإسلامي الذي يتوقُ أبناؤُهُ إلى دراستها للتعرف على تعاليم دينهم، وننصُّ في هذا السياق على ضرورة مراعاة أغراض الدارسينَ الأجانب من دراسةِ اللغة العربية.

- ١١. حثُّ الدول العربية على استحداث سلطة لغوية تنفيذية تكون بيدها سلطة فرض اللغة الفصيحة في المرافق العامة، ومحاسبة المخالفين، ولاسيما المتشبثين بالدخيل الذي له بدائلُ عربيةٌ في الإعلانات المسموعة والمكتوبة، وننصُّ هنا على ضرورة إحياءِ صنعةِ المحررِ اللغويِّ، أو المُراجِع اللغويِّ بلغةِ العصر؛ لتكونَ مهمتُهُ تحريرَ النصوص من أخطاءِ الصياغةِ والطباعةِ، ونُكبرُ في هذا السياق خطوة بعض المجلاتِ المحكّمةِ في الجامعاتِ الفلسطينية في اشتراط قيام أحدِ متخصصي اللغةِ العربيةِ بمراجعة البحوثِ التي تُقدَّمُ لها لغوياً، وتقديم إفادة منه بالقيام بهذه المهمة النبيلة.
- ١٢. توعية الدارسين والمعلمين والمثقفين والمبدعين بمشكلات اللغة، واتهامات الأعداءِ والمغرضين لها، وإنَّ إطْلاعَهُمْ وتوعيتَهم بها يثبتُ قدرةَ العربيةِ على معالجةِ مشكلاتها، وصَدِّ افتراءاتِ الْمُدَبِّرينَ لها بليل يسهمُ إسهاماً كبيراً في العلاج، ونرى أنَّ مما يدخلُ في هذا المجالِ تثقيفَ المجتمع بضرورةِ منع نقشِ الحروف الأجنبية، وطبع الرسوم الغريبةِ المخالفةِ للذوقِ العربيِّ على الملابسِ ولوحات الدعاية والإعلان.

١. سورة الصف: الآية (٣).

٢. يُطلَق على (المفتّش) في بعض البلدان العربية لقب (المُوجّه)، وعلى مُدير المدرسة (لقب) ناظر المدرسة.

٣. بغيةً توحيدِ جهودِ المجامع اللغويةِ والعلميةِ في خدمة اللغةِ العربيةِ الفصيحة، وإعمام استفادةِ

AG.

الشعوب العربية من ثهارها كان اتجاهها إلى توحيد مناهج عملها في شؤون اللغة؛ لتساير العصر، وتلبي تلاحق متطلباته في تنميتها، وفي هذا السياق الوحدوي جاءت توصية المؤتمر الأول للمجامع اللغوية العلمية العربية الذي عُقدَ في دمشق في عام ١٩٥٦م، وما يزالُ قائبًا للمجامع اللغوية العلمية الذي عَقدَ اجتهاعهُ الأولَفي القاهرة في عام ١٩٥٧م، وما يزالُ قائبًا يسعى إلى تحقيق الأغراض التي أُقيمَ لأجلها، وأهمها: تنظيم وسائل الاتصال بين المجامع اللغوية العربية وتنسيق جهودها، وتوحيد المصطلحات التي تختلف المجامع في التراجها، وعقد مؤتمرات دورية للدراسات العربية والإسلامية، يشاركُ فيها أعضاء المجامع وعلماء متخصصون.

- عامًا له منذ عام ١٩٦٢م، وقد جاء إنشاؤُهُ تنفيذاً لتوصية مؤتمر التعريب الأول الذي عامًا له منذ عام ١٩٦٢م، وقد جاء إنشاؤُهُ تنفيذاً لتوصية مؤتمر التعريب الأول الذي عُقدَ في الرباط في عام ١٩٦١م؛ إذْ أوصى هذا المؤتمرُ بأنْ ينشأ له مكتبٌ دائمٌ مقرُّهُ المملكة المغربية تحت إشراف الجامعة العربية، تُمثَّلُ فيه جميعُ الدولِ العربية. وتتلخص مهمته في تنسيق جهود المجامع اللغوية والجامعات العربية والمؤسسات اللغوية في ميادين التعريب وتوحيد المصطلح العربي البديل للمصطلح الأجنبي فيها، والعمل على كشف ذخائر العربية واستيعاب كنوزها، وإصدار المعجهات التي تضم مجاميع من المصطلحات والألفاظ الحضارية الجديدة في المجالات المتعددة؛ بغية جَعْلِ اللغة العربية الفصيحة لغة التعليم في الحضارية الجديدة في المجالات المتعددة؛ بغية جَعْلِ اللغة العربية الفصيحة لغة التعليم في واكبت نشأتُها نشأة المكتب، ونشرَ سلسلةً من المعجهاتِ العلميةِ ضمَّت متونُها مجاميعَ من المصطلحات في مجالات متعددة، وما زال المكتب قائما.
- ٥. مَرَّت العربيةُ منذُ بداياتِ انشغالِ علمائها بالتأليفِ في مختلفِ المجالات، ومنها العلومُ اللغويةُ بظاهرةِ الاختلافِ في المصطلَح الذي يستعمله علماؤها، وما زلنا نعيشُ هذهِ الظاهرة، وإذا كان وجودُ هذه الظاهرةِ مبرَّراً باختلافِ الفكرِ والمذاهبِ، فإنَّ الحاجةَ إلى التوحدِ العربيِّ في ظلِّ مرحلةِ الانفجارِ المعرفيُّ المتلاحقِ -التي نعيشها في هذهِ الأيام-، وتَيسُّرِ وسائلِ اتصالِ مريحة تعزَّزُ مسألةَ توحيد المصطلح.
- ٦. مقدمة ابن خلدون، عبد الرحمن، دار القلم- بيروت، ط٦/٦١هـ ١٩٨٦م، ص ٣٧٩.
  - ٧. السابق: الصحيفة نفسها.
    - ٨. الهامش السابق.
- ٩. نسبَت الموسوعة الشعرية: الإصدار الثالث هذا البيت بهذه الرواية منفرداً إلى بشار بن برد،
   وأوردته أيضاً في قصيدة لصالح بن عبد القدوس مطلعها:



# رَأَيتُ صَغيرَ الأمر تَنمي شُؤونَهُ فَيكبُرُ حَتّى لا يُحَدَّ وَيَــعْظُمُ

وجاء منفردا منسوباً إلى عمرُو بن شأس، ولكن بإحلال كلمة(وآخَرُ) بدَلاً من(وغيرك).

- ١٠. هناك فرقٌ بين مصطلَحَى لغة الأمِّ واللغة الأمِّ؛ فلغةُ الأمِّ هي اللغةُ التي يتلقاها في البيت، ونُسبت إلى الأمِّ لارتباط الطفل بأمه في البيت أكثرَ من غيرها في الأسرة، وإذا كانت حاسَّةُ السماع أولى الحواس التي تتخلقَ في الجنين فإنَّ للُّغةِ الأمِّ أهميةً كبرى في لغة الأبناء، وعليه فإنَّ كَوْنَ لَغة الأمِّ تنتمي إلى غير اللغة القومية -التي يُدَلُّ عليها باللغة الأمِّ أيضاً- يُشكِّل إضعافاً لهذه اللغة القومية على ألسنة الزوج والأبناء.
- ١١. هناك فرقٌ بين مصطلَحَى اللغة الفصيحة واللغة الفصحي؛ فالفصحي أعلى مرتبةً من
- ١٢. هذا البيت من البحر الوافر، وقد نسبته الموسوعةُ الشعرية -الإصدار الثالث لغير شاعر: لبشار بن برد، وبشارة الخاقاني، ودريد بن الصمة، وعبد الرحمن بن الحكم، وعمرو الزبيدي، وكثير عزة.
- ١٣. نُشرت الدراسة في مجلة مجمع اللغة العربية في القاهرة، العدد(٩٧) شعبان ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- ١٤. جنان عبده: مناهج التدريس الرسمية، جهازُ تَحَكُّم بيدِ دولةٍ إسرائيل، لمحو الهوية الفلسطينية في مناطق ال ٤٨، موقع: اتجاه- اتحاد جمعيات أهَّلية عربية، \_www.jai-pal.org/pie/pie .arabic resources.htm
  - ١٥. في الأصل: (وبين متطرفين).
  - ١٦. مناهج التدريس الرسمية، جهازُ تُحكّم بيدِ دولةِ إسرائيل: مرجع سابق.
    - ١٧ . المرجع السابق.
    - ١٨. المرجع السابق.
    - ١٩. في الأصل: (الجغرافيا) دون حرف العطف الواو.
  - ٠ ٢. مناهج التدريس الرسمية، جهازُ تُحكّم بيدِ دولةِ إسرائيل: مرجع سابق.
    - ٢١. المرجع السابق.
    - ٢٢. المرجع السابق.
    - ٢٣. في الأصل (ساعات).
  - ٢٤. مناهج التدريس الرسمية، جهازُ تَحَكّم بيدِ دولةِ إسرائيل: مرجع سابق.
- ٢٥. جاء هذا النص في إجابة د. مواسى على سؤالى له عبر المرسال: س: هل هناك حوافز لمن يدرسبالعبري بدلا من العربي؟ ج: نعم؛ فالحوافز لكل مادة تدرس في خمس وحدات، ولغة الأم (العبرية) بالنسبة لليهود لها علاوة أكثر في جامعة القدس (العبرية)، بينها سائر الجامعات







تحسب العلاوة للعربي في لغته الأم على قدم المساواة مع الطالب العبري بلغته؛ لذا فالطالب العبري بلغته؛ لذا فالطالب العربي الذي يبغي الالتحاق بالجامعة يتجه إلى العبرية بدءًا، حتى يكسب العلاوة، وحتى يقوي لغته، بينها العربية يجدها الطالب صعبة في الوحدات الخمس، ويعود ذلك إلى أكثر من سب.

٢٦. مناهج التدريس الرسمية، جهازُ تَحَكُّم بيدِ دولةِ إسرائيل: مرجع سابق.

٧٧. قلت بصفة عامة احترازاً من تعلِّم أبناءً بعضِ الطوائفِ للغة أخرى كالسريانِ الذين يعلمونهم اللغة السريانية، وغيرهم على النحو الذي سنشيرُ إليه لاحقًا.

٢٨. مناهج التدريس الرسمية، جهازُ تَحَكُّم بيدِ دولةٍ إسرائيل: مرجع سابق.

۲۹. ينظر موقع الكلية: http://www.arabcol.ac.il/arabic/home/

٣٠. للتربية اللغوية وجوه كثيرة، صدى التربية: عدد/ ٢، عام ٢٠٠٣م.

٣١. الأصح عدم تحلية كلمة (غير) بأل التعريف.

٣٢. المصدر السابق.

.http://il.card4biz.com/index/d/qsm.ac.il ينظر موقع الكلية: http://il.card4biz.com/index/d/qsm.ac.il

٣٤. يُنظُر الموقع الإلكتروني: http://www.qsm.ac.il/news/template.asp?id=2761.

۳۵. ينظر موقع الكلية: http://www.beitberl.ac.il/arabic/Pages/default.aspx.

٣٦. يطلقون على هذه الشهادة مصطلح (B.Ed)؛ أيْ بكالوريوس التربية.

٣٧. يعنى مصطلح (مسار) هنا التخصص أو القسم.

٣٨. السياسة التعليمية في معهد إعداد المعلمين العرب في بيت بيرل حاضراً ومستقبلاً في مقابلة خاصة مع مدير المعهد الأستاذ عبد الكريم الظاهر/ أجرى المقابلة د. لطفي منصور، الرسالة، أيار ١٩٩٦م، ص ٨.

٣٩. ينظر، د. محمود مواسي: أقواس من سيرتي الذاتية، دار الهدى، كفر قرع، ٢٠٠٢م، ص http://www. المعربية في حيفا: http://www. المعربية في حيفا: .arabicac.com/shownews.php?ID=258

٤٠. في الأصل (وجدنا).

١٤. ينظر، د. محمد أمارة وأحمد أبو عقل: الازدواجية في اللغة العربية والسياسة اللغوية في العالم العربي، شروط تعلم العربية الفصحى، الرسالة: مجلة حولية تربوية أدبية علمية يُصدرها المعهد الأكاديمي لإعداد المعلمين العرب كلية بيت بيرل، حزيران ١٩٩٨م، ص ٢٩٠.

٤٢. المصدر السابق.

٤٣. أقامت الكلية العربية للتربية في حيفا هذا المؤتمر في ١٣ – ١٥ نيسان ٢٠٠٠م.



- ٤٤. هذا البيت من قصيدة حطين، رمز فيه الشاعرُ إلى الاستعار بشخصية أشعب، وهو في مصر الاحتلال الإنجليزي، أما في فلسطين فهو الاحتلال الإنجليزي والاستيطان الصهيوني، ومازالت العروبة في فلسطين تعاني من أشعب الصهيوني، ومن لغته العبرية، ولغة العولمة: لغة أشعب الأمريكي السائر على نهج أشعب الإنجليزي الذي ورث منه لغته ونهجه الاحتلالي.
  - ٥٥. مناهج التدريس الرسمية، جهازُ تَحَكُّم بيد دولةٍ إسرائيل: مرجع سابق.
  - ١٤. موقع (الشمس) الإلكتروني: http://www.ashams.com/article.php?id=40737.
- ٤٧. جاء هذا المصطلح إثر اتفاقيات إقامة السلطة الوطنية الفلسطينية، ويمكن حمل ابتداعه على أنه أسلوبٌ مجازي أراد منه الساسة المبتدعون له التعبير عن عدم اعترافهم بإسرائيل، واعتبارها طَرَفاً في قضية متصارع عليها، أو طرفاً شريكاً في اتفاقيات أوسلو، وليس المقصود منه هذا المعنى الذي يمكن أن يتبادر إلى الذهن، وهو أنه تعبيرٌ عن اعتبار الكيان الإسرائيلي جزءاً من جسم واحد، كما يُمْكِنُ تأويلُهُ على أنه دالٌ على الأرض الفلسطينية التي احتلها الإسرائيليون منذ عام ٤٨؛ بوصفها الجزء الآخر من فلسطين.
  - ٤٨. هذا ما جاء في الموسوعة الشعرية، الإصدار الثالث، والذائعُ على الألسنة قولها:
    - ٤٩. إذا كانَ رَبُّ البَيت بالدُّفِّ ضارباً.
- ٥. هَذا ما أفادني به أخّي الأستاذ الدكتور خليل عودة عميد كلية الآداب في جامعة النجاح الوطنية، وأحد الذين عَملوا في الجامعة الأمريكية، وشاركوا في وضع مناهجها.
- ٥٠. تطلق بعض الجامعات التي تقوم بتدريس مقررين في اللغة العربية لطلبتها جميعهم، هذا المصطلح على المقرر الثاني؛ حيثُ يغلبُ في المقرر الأولِ تدريسُ موضوعاتٍ في الأدبِ والبلاغة والنحو.
- ٥١. أُستُثنيَتْ صُفوفُ السادس والتاسع والثاني عشر من تدريس العبرية فيها؛ لأنها تشكل الصفوف التي يُنتَقَلُ منها إلى المرحلة التعليمية التالية؛ فالصفان السادس والتاسع يشكل النجاحُ فيها الانتقال إلى المرحلتين الإعدادية والثانوية، وتلامذتها يدرسون في المدارس الحكومية، ومدارس وكالة الغوث التي لم تستطع الاحتلال فرض تجربته في مدارسها، على أنَّ تلامذة هذه المدارس لم يسلموا منها في المرحلة الثانوية التي يخضع جميع طلبتها لإدارة السلطة الحاكمة، ولا علاقة لوكالة الغوث بهم؛ ولأنَّ الصف الثاني عشر (التوجيهي) يُشكِّلُ الصفَ الانتقالي إلى الجامعة، ولا مكانة للعبرية في مقرراته التدريسية لخضوع امتحاناته ونتائجها لإشراف وزارة التربية والتعليم المصرية في قطاع غزة، والأردنية في الضفة الفلسطينية.

# <del>wallifan</del>

# أَثْرُ الفِقْهِ فِي النَّحُو العَرَييْ

المُسْتَويات وَالمُعْطيات

Impact of Theology on the Arabic Syntax (Levels and Products)

# أ.م.د. سكلامر مؤجدٌ خَلخال

جامعة كربلاء . كلية التربية للعلوم الانسانية . قسم اللغة العربية

#### Asst. Poff. Dr. Salam M. Khilkhal

Department of Arabic College of Education for Human Sciences Karbala University

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي Turnitin - passed research





## ملخص البحث

يطرحُ هذا البحث مشكلةً معرفيةً مهمّةً؛ تنبعث من ظاهرة التأثير المتبادل بين علمي: (الفقه) و (النحو)، وما يهمّنا منها جهة (تأثير الفقه في النحو)، وتتلخّص هذه المشكلة في التساؤل الآتي ذكره: هل النحو العربيّ يحتكم إلى اللغة المجرّدة، أو يحتكم إلى اللغة الموجّهة؟ بمعنى أنّ النحويّ حينها ينظر إلى اللغة المراد استنباط القاعدة النحوية منها، ينظر إليها بتجرّد، أو ينظر إليها من منظاره الفقهيّ؟

وبعد التدقيق في متن النحو العربي وتاريخه، توصّل الباحث إلى ما يأتي بيانه: إنّ التداخل بين علمي (النحو) و(الفقه) كان نتيجة لتوجّه التفكير آنذاك بضرورة الثقافة الموسوعية، ولطبيعة النظر إلى النحو على أنه من العلوم الخادمة لعلوم الشريعة. وتوصّل إلى أنّ التداخل المعرفي مهم في إنضاج العلوم وفتح منافذ القراءة فيها، ولو لا ذاك لما دعت المناهج في عصورنا الحديثة إلى ضرورة انفتاح الحقول المعرفية على بعضها، فها جرى بين العقليتين النحوية والفقهية من تلاقح متبادل، يمثّل حالة وعي مبكرة لضرورة الانفتاح لا حالة خلط، أو سلبية كها وصفها بعض الباحثين. فضلاً عن أنّ أثر الفقه في النحو لم يكن محدودًا، بل كان امتداديًا، ومتنوّعًا، بدأ بالتفكير التصنيفي منذ مرحلة التأسيس عمثّلاً بـ (المدارس النحوية)، ومرّ بالمصطلح، وبعث بالخلاف النحويّ، وختم بتعدّد الأوجه الإعرابية التي أضحت بالمصطلح، وبعث بالخلاف النحويّ، وختم بتعدّد الأوجه الإعرابية التي أضحت ظاهرة لا يختلف اثنان على حضورها في الفكر النحويّ، وتأثيرها في المعاني التركيبية. وخلص البحث إلى أنّ الحاكمية في النحو العربيّ للغة الموجّهة، لا للغة المجرَّدة؛ ذلك وخلص البحث إلى أنّ الحاكمية في النحو العربيّ للغة الموجّهة، لا للغة المجرَّدة؛ ذلك يمكن للنحويّ أن ينسلخ عن ثقافته، ويتجرّد.



#### **ABSTRACT**

The present paper manipulates an important epistemic case pertinent to a phenomenon of interaction between theology and syntax: the impact of theology on syntax. The problem runs into an inquiry: Does Arabic syntax consult sheer language or the target language? That is to say; when syntax scrutinizes a language from which a grammatical rule could be inferred; does it scrutinize such a rule in an abstract way or a theological one?



#### ... مدخل ...

يروى عن أبي عمرو الجرميّ (ت ٢٢٥ه) أنه قال «أنا مذ ثلاثون أُفتي الناس في الفقه من كتاب سيبويه» (١). يثير هذا النصّ تساؤلات كثيرة، تصبّ – على حسب اعتقادي – في مصبِّ واحد؛ يتمثّل بـ: حقيقة التداخل بين المعارف، ومن ثَمَّ امتزاج النتائج بأكثر من صنف معرفيّ، بحيث نشمّ تداخل النحويّ في الفقهيّ من نصّ الجرميّ السابق ذكره، ويمكن أن نقول: إنّنا نشمّ منه تداخل الفقهيّ في النحويّ أيضًا، ولعلّ سبب ذلك التداخل راجع إلى:

- ١. طبيعة الموسوعيّة التي يتصف بها علماؤنا الأقدمون.
- ٢. اتصاف علوم العربية بأنّها «علوم خادمة»؛ بمعنى وظيفتها المعرفيّة في خدمة الشريعة وفهم نصوصها المقدّسة.

لذلك تجد التأثير المتبادل بين الحقلين مرصودًا رصدًا جليًّا في كثير من نصوص المؤلفين؛ إذ يقول د. سعيد جاسم الزبيدي: «وليس هناك شكّ في تأثّر النحاة المتأخرين بتقسيهات الفقهاء للحكم الفقهيّ»(۱)، على حين يعود هذا التأثّر ليؤثّر في مؤثره مجدّدًا؛ بنحو رجوعيّ، إذ يرى د.علي أبو ملحم أنه قد كان: «والكلام في معظم أبواب أصول الفقه ومسائلها مبنيًا على علم الإعراب، والتفاسير مشحونة بالروايات عن سيبويه والأخفش والكسائيّ والفراء وغيرهم من النحويين البصريين والكوفيين، والاستظهار في مآخذ النصوص بأقاويلهم والتشبث بأهداب فسر هم وتأويلهم» والتشبث بأهداب



يعود سبب هذا التأثير المتبادل إلى «حقيقة التداخل بين المعارف» التي أشرنا اليها في مستهل حديثنا، لكن معطيات هذا التأثير لم يتم الوقوف عندها وقوفا تدقيقيًّا، تحقيقيًّا، يكشف عن آثاره في العقلية العربية ولاسيا النحويّة منها، وما بعثته من تبعات في مسيرة النحو العربيّ على مدى تاريخه، وينظر بعض الباحثين إلى هذا التداخل نظرة سلبية؛ إذ يعدّه الدكتور علي أبو المكارم مثلبة؛ لأنّه «مظهر من مظاهر الخلط المنهجيّ في البحث النحويّ»(1).

وللوقوف على هذه الإشكالية سننظر في عمق المشكلة، ومعطياتها في تاريخ النحو العربيّ، بعيدًا عن سلبيتها أو إيجابيتها؛ لأنّ الحكم على قيمتها سلبًا أو إيجابًا يرشح عن متابعة ما ينبعث عنها.

#### مشكلة البحث:

يطرح هذا البحث مشكلة معرفية مهمة تنبعث من ظاهرة التأثير المتبادل بين علمي (الفقه) و (النحو)، وما يهمّنا منها جهة (تأثير الفقه في النحو)، وتتلخّص هذه المشكلة في التساؤل الآتي ذكره: هل النحو العربيّ يحتكم إلى اللغة المجرّدة، أو يحتكم إلى اللغة الموجّهة؟ بمعنى أنّ النحويّ حينها ينظر إلى اللغة المراد استنباط القاعدة النحوية منها، ينظر إليها بتجرّد،أو ينظر إليها من منظاره الفقهيّ؟ يجرّنا هذا التساؤل إلى تساؤل آخر: يمثّله قولنا: هل الحاكمية في النحو للغة؟ أو هناك حاكمية أخرى تؤثر في توجيه عقلية النحويّ الاستنباطية للقاعدة؟

#### محاولة الإجابة:

اختلف الباحثون في الإجابة عن هذين التساؤلين، فمنهم من ذهب إلى أنّ الحاكمية للغة فحسب، مساندًا بذلك الوجهة التي تعتقد بالاحتكام إلى اللغة

المجرّدة (٥). على حين أيّد بعضهم فكرة الاحتكام إلى اللغة الموجّهة، في بعض المواضع النحوية؛ لتكون الحاكمية بذلك لغير اللغة حينها، كحاكمية العقيدة ومقولات علم الكلام؛ بحيث «كانت هذه الحقائق الكلامية سببًا في تأويل كثير من النصوص القرآنية، تلك التي تفيد بمعناها الظاهريّ ما يتعارض مع الحقائق التي قال بها علماء الكلام، بحيث يمكن أن نقرر دون كبير تجوّز: أنّ من أسباب التأويل ملاحظة الاعتبارات العقدية الدينية بغضّ النظر عن مدى وفاء النصّ بالشروط الأساسية لتركيب الجملة العربية: إعرابًا، وبناءً، وتطابقًا، وترتيبًا» (٢).

أمّا أنا فأقول: إنّ النحويّ شأنه في التعامل مع النصوص؛ ليستنبط منها ما يقيم به عود حقله المعرفيّ: أعني القواعد النحويّة، شأن أيّ إنسان في تعامله مع نتاجاته، فمن غير الممكن أن ينسلخ عن ثقافته التي تتحكّم بسلوكه.

فالثقافة هي «أسلوب الحياة في مجتمع ما بها يشمله هذا الأسلوب من تفصيلات لا تحصى من السلوك الإنساني» (٧)؛ أي: إنّ الثقافة هي التي تحدّد زاوية نظر الإنسان للأشياء، وتحدّد قيمتها في اعتقاده، بل يصل التحكّم في ترتيبها إلى سلسلة أولوياته، والفقه جزء مهمّ جدًّا من الثقافة العامّة للإنسان.

لذلك لا يمكن للنحويّ أن يتجرّد من ثقافته الفقهية في توجيهه للنصوص، ويتخلّى عنها في تأسيسه للقواعد، أو إبداء رأيه فيها؛ وعليه أجد للثقافة الفقهية حاكمية ضاغطة على ذهنية النحويّ تفوق حاكمية اللغة، فاللغة لوحدها لا تكون موجّهًا له، على قدر توجُهها بالثقافة الفقهية.

ونلحظ ذلك التوجيه من الخطوط التأسيسية للنحو العربيّ، فالأحكام النحوية على سبيل المثال جاءت متأثرة بالثقافة الفقهية؛ ليؤسس عليها منهج بحثهم، ودرسهم المعرفيّ بنحو عام، ونجد ذلك جليًّا عند السيوطيّ الذي «قسّم



الحكم النحوي مستنبطًا هذا التقسيم مما ورد في كتب النحويين ابتداءً من كتاب سيبويه... وهذه التقسيهات والحدود والفروع والتنظيم والتبويب الذي اهتم به السيوطيّ سواء في ذلك ما جاء في كتابه الاقتراح في علم أصول النحو أو في المزهر في علوم اللغة وأنواعها أو في الأشباه والنظائر إنها تنبّه عليها لدراسته علم الفقه وأصوله وتنبّه على ما يهتم به الفقهاء والأصوليون وحاول تطبيقه على منهج التأليف والدرس النحويّ»(٨).

وبعد تدقيقنا في هذا التداخل المعرفيّ بين علمي النحو والفقه، وجدنا ملامح التأثر والتأثير موزّعة على الآثار الآتية ذكرًا:

# الأثر الكليِّ: المدارس النحويّة:

لم تكن المدارس النحويّة في النحو العربيّ معطى ترفيًّا، بل كانت نتيجة معطيات ثقافيّة فرضتها حاجة التصنيف على أسس دقيقة، ذلك المعطى الذي أضحى سمة من سهات التفكير العلميّ للعقليّة البشريّة في العصر الحديث؛ إذ يؤكّد علماء المناهج وفلاسفة العلم: أنّ تحديد هوية الحقول المعرفية يستند إلى مجموعة من الضوابط؛ أهمّها: ضابطة التصنيف التي تسهم إسهامًا عمليًّا في تحديد موقع كلّ علم من منظومة العلوم الكبرى؛ ليتحدَّد في هديها وظيفة الحقول المعرفيّة (٩).

ويؤكّد التوصيف السابق أنّ عقليّة النحويّ العربيّ لم تكن عقليّة تقليديّة، بل كانت عقليّة عمليّة، توظّف الموجّهات الثقافية في ترتيب متونها الفكرية؛ ذهنيًّا وتأليفيًّا.

وواحدة من أهم أمثلة العقليّة التصنيفيّة للنحويّ العربيّ، المدارس النحويّة؛ إذ لم يكن النحو جامدًا بها على سمتِ واحد، بل كان منضبطًا بضوابط فكريّة أصوليّة؛

ويعود ذلك التنوّع المثري إلى أنّ النحو صناعةٌ، والصناعة -كما يعرّفها النحاة-: «العلم الحاصل بالتمرن، أي إنّه قواعد مقررة وأدلة، وجد العالم بها أم لا »(١٠).

لذا تجد النحو العربيّ مؤسَّسًا على مدرستين أساسيتين؛ هما: مدرسة الكوفة، ومدرسة البصرة (۱۱)، اللتين انطلقتا من فكر فقهيٍّ تأسِّس على أصوله؛ أي: أصول الفقه، فللنحو أصول أيضًا هي أصول النحو، ومن هذا التداخل الممتدّ كانت المدارس النحوية كالمدارس الفقهية مختلفة بأصولها لا بتفاصيلها.

وهذا لا يمنع من وجود مشتركات بين المدارس، فقهيّها و نحويّها؛ لأنّ المنطلق واحد في كلّ واحد منهما؛ أعني: الشارع المقدّس عند الفقهاء، والناطق العربيّ عند النحاة؛ لذا تجد بينهما مشتركات كثيرة، واختلافات ليست بالقليلة أيضًا.

وقد قدّم الدكتور تمّام حسّان جردًا أوليًّا لثلاثية التوافق بين البصريين والكوفيين والاختلاف بينها، فكانت على الأصناف الآتية ذكرًا(١٢):

# أولاً: أصول مشتركة بين المدرستين:

- ١. قد يحذف الشيء لفظًا ويثبت تقديرًا.
- ٢. ما حذف لدليل فهو في حكم الثابت.
  - ٣. لاحذف إلا بدليل.
  - ٤. الخفض من خصائص الأسهاء.
  - ٥. التصرّ ف من خصائص الأفعال.
- ٦. استصحاب الحال من أضعف الأدلة.
- ٧. يجوز أن يثبت للأصل ما لا يثبت للفرع.
  - ٨. لا يجتمع عاملان على معمول واحد.



- ٩. رتبة العامل قبل رتبة المعمول.
- ١٠. جعل الكلام على ما فيه فائدة أشبه بالحكمة من حمله على ما ليس فيه فائدة.

## ثانيًا: أصول بصرية لا يرضاها الكوفيون:

- ١. المصير إلى ما له نظير في كلامهم أولى من المصير إلى ما ليس له نظير.
  - ٢. حذف ما لا معنى له أولى.
  - ٣. لا يجوز الجمع بين علامتي تأنيث.
    - ٤. لا يجوز إضافة الشيء إلى نفسه.
  - ٥. إذا ركب الحرفان بطل عمل كل منها منفردًا.
    - ٦. لا يجوز ردّ الشيء إلى غير أصل.
      - ٧. الأصل في الأسماء ألا تعمل.
  - ٨. يجري الشيء مجرى الشيء إذا شابهه من وجهين.
    - ٩. المعمول لا يقع إلا حيث يقع العامل.

#### ثالثًا: أصول كوفية يرفضها البصريون:

- كثرة الاستعمال تجيز ترك القياس والخروج عن الأصل.
  - ٢. الخلاف يعمل النصب.
- ٣. كل ما جاز أن يكون صفة للنكرة جاز أن يكون حالًا للمعرفة.
  - ٤. حروف الحروف كلها أصلية.
    - ٥. الحذف لا يكون في الحرف.
      - ٦. الحمل على الجوار كثير.
  - ٧. كثرة الاستعمال تجيز الحذف.







- ٨. الأصلى أقوى من الزائد عند الحذف.
- ٩. المفرد من المبنيات إذا أضيف أعرب.
  - ١٠. الحرف الساكن حاجز غير حصين.

فالمدارس النحويّة، أثر كليّ من آثار الفقه في النحو العربيّ «وواضح أن الاستدلال على الطريقة الإسلامية بنوعيه (الفقهي والنحوي) استدلال طبيعي مباشر غير صوري، وأنه حتى مع استعمال بعض المصطلحات المنطقية مثل (العكس) فإن الفكر في النهاية غير الفكر والتطبيق غير التطبيق، ولعلّ من الملاحظ أنّ هذه الأدلة الأخرى راجعة في النهاية إلى السماع أو إلى القياس. فأولها وهو الاستقراء راجع إلى السماع لأن المسموع عن العرب هو الذي يجري عليه الاستقراء. وبقية الأدلة المذكورة راجعة إلى القياس. وهكذا يبدو لنا أنّ أهم الأدلة النحوية على الإطلاق هي السماع والقياس؛ لأنّهما يمثلان بداية البحث النحويّ ونهايته وعلى أساس منهما بني النحاة فكرتي الاطراد و الشذوذ» (١٣٠).

# الأثر الجزئيّ: المصطلح:

(جاء في الاقتراح أنّ الحكم ينقسم إلى رخصة وغيرها، وهو يشبه ما في أصول الفقه من انقسام الحكم الشرعيّ إلى رخصة وعزيمة) (١٤٠). يأتي هذا التأثّر وجهًا آخر من وجوه التأثر الامتداديّ، فكما كان الأثر الكليّ المتمثّل بتصنيف النحو على مدارس مستمدًّا من تقسيم الفقيه الفقه على مدارس؛ بتأثير العلمين المنبثقين من أساس فكريٍّ واحد؛ أعني: أصول الفقه، وأصول النحو، كان توزيع المصطلحات وصياغتها منبثقاً من أساس فكريٍّ واحد أيضًا.



فَالْمُصْطَلَحِ انعكاسُ مَفْهُوميُّ لثقافة المُصْطَلح، ولا يمكن لمُصْطَلح واعٍ أَنْ يستثمرَ مصطَلَحًا من منظومة مفاهيمية مناوئة، أو بعيدة من اختصاصه.

ولَّما كانت «أدلة صناعة الإعراب ثلاثة: وهي كلام العرب الفصيح المنقول نقلًا صحيحًا، الخارج إلى حدّ الكثرة، وقياس، وهو حمل ما لم ينقل إذا كان في معناه، وكذا كل مقيس واستصحاب الحال»(١٥)، وهي كما ذكرنا متوافقة إلى حدّ بعيد مع طريقة الاستدلال الفقهي (١٦٠)، جاء المصطلح النحويّ متوافقًا مع المصطلح الفقهيّ في أبعاده المفهومية والفلسفيّة؛ إذ يُلزم الفقيهُ الناسَ بما يتوصّل إليه من قواعد بأدلته، ويصف أحكامه تلك بـ (الواجب)؛ لذا يُعرِّفه علماء أصول الفقه بأنَّه «هو ما طلب الشارع فعله على وجه اللزوم بحيث يذمّ تاركه ومع الذمّ العقاب، ويمدح فاعله ومع المدح الثواب (١١٧)، ومن هذا المنطلق أسّس النحاة مصطلح (الواجب)(١١١) النحويّ، وعرَّ فوه بـ «ضرورة الانتحاء بها يترتب على القاعدة انتحاءً واجبًا لا يسوغ معه وجه آخر "(١٩)، فهو ما «يحكم به المجتهد في النحو بحسب ما يأتي له من أدلة بين يديه تجعل الأمر عنده كالفرض، وهو عند غيره قابل للبحث فإذا ثبت ما يخالفه بين يديه بالحجّة، والدليل خرج من حيز الوجوب إلى حيز المختلف فيه ليدخل بعد ذلك في باب الراجح والمرجوح وأما إذا كان ما يخالفه قليلًا، أو شاذاً فلا يخرج الحكم من حيز الوجوب لذا فالواجب الذي يكتسب درجة القطعية بعد شدّة البحث وكثرة الاستقراء، والتنقيب، ولم يثبت ما يخالفه بأيّ دليل عقليّ أو نقليّ" (٢٠).

وللفقه آثار كثيرة بيِّنة في مصطلح النحاة، من قبيل: مصطلح الجائز، الذي يقابل الواجب، فهو من المصطلحات التي لحظ الباحثون امتدادها من فكر فقهيً إلى العقليّة النحويّة، فه «جواز الشيء وعدم منعه، ومنه الجواز النحويّ، والجواز الشرعيّ، الذي يعني في عرف الفقهاء: الأمر المباح»(٢١).

ge Alley

ومن الآثار الأخرى التي لحظت في اصطلاح النحويين استعمال ثنائية (المكروه والمستحب)، وهما من مصطلحات الفقهاء في توصيف الفتاوى الخاصّة بأفعال العباد؛ إذ استعان النحويّ بهذه الثنائية لتقييم كلام المتكلّم بالعربية وتراكيبه؛ لأنّ المكروه «استكراه وقبح لأمر من الأمور في العبارة أو في الكلمة فيفرّون منها إلى ما يحسن ويستحبّ»(٢٢).

ومن أمثلة ورود هذه المصطلحات في كلام النحاة، قول الفرّاء (ت ٢٠٧ه) حكم الظرف (يوم) في قوله تعالى هذا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ اللهُ اللهُ هَوَاتَّقُوا يَوْماً لا تَجْزِي نَفْسٌ الله تَالِم الله هَوَاتَّقُوا يَوْماً لا تَجْزِي نَفْسٌ تلهب قلت هذا يَوْمُ يَنْفَعُ الصّادِقِينَ كَما قال الله هوَاتَّقُوا يَوْماً لا تَجْزِي نَفْسٌ تلهب إلى النكرة كان صوابًا، والنصب في مثل هذا مكروه في الصفة؛ وهو على ذلك جائز، ولا يصلح في القراءة القراءة الفرّاء مصطلحي: المكروه، والجائز، في نصّ واحد، وهو تناوب استعملي قريب لما يستعمله الفقهاء أيضًا، فإلى جانب من جوازه يُترك؛ لأنّه مكروه، فحكم المكروه «استعمله النحاة لبيان ضعف الكلام واجتنابه، وهو متأثر بها استعمله الفقهاء... ويقع عند النحاة مثله من عبارات كرهوا، مستكره، واستكره، وأكرهه، ويراد به كلّها أن تستبعد من الكلام، وإن نصُّوا أحيانًا على جوازه».

# الأثر التفصيليِّ: الخلاف النحويّ:

إنّ الحكم الفقهي هو حصيلة تأمل الفقيه بأدلته، وتدقيقها، وفحصها، ومن الطبيعي أن تتفاوت وجهات نظر الفقيه، وتختلف مستويات ثقافته وعلمه، لذا تجد نتائج تأملهم تختلف في كثير من الأحيان؛ لاختلاف ما ذكرنا، وتنسحب هذه النتيجة على الحكم النحوي، فهي كما بيّنا في ما سبق من حديث؛ أنّ الاستدلال النحويّ لا يختلف عن الاستدلال الفقهي، بل هو امتداد له. لذا أجد أن من أهم أسباب ولادة



الحقل النحويّ المعروف في تاريخ العربيّة بـ (الخلاف النحويّ)، هو تأثر النحويّ بالفقيه، فكما أنتجت العقليّة النحوية الخلاف بين الفقهاء، أنتجت العقليّة النحوية الخلاف بن النحاة.

وقد لاحظنا أنّ الاختلاف بين الأصول الفقهية أنتج المدارس الفقهية، وأنتج الاختلاف في الأصولِ النحوية المدارسَ النحويّة، ومن الطبيعيّ أن ينسحب هذا التأثّر الكليّ على التفاصيل، فكان الاختلاف الفقهيّ، والاختلاف النحويّ.

ولعلّ مصطلح (الجائز) وما يتفرّع عنه، كان أكثر المصطلحات تعبيرًا عن قابلية الحكم النحوي للخلاف، حتى عدّها بعض الباحثين مصدر تناقض في الفكر النحوي لأنّ «الدارس للنحو العربي في مؤلفاته القديمة والحديثة يلحظ تناقضًا فاضحًا لدى النحاة في الاعتداد بهذه الظاهرة ورفض بعض أساليبها وردّها فهم من ناحية قد توسّعوا في استخدام مصطلح الجواز حتى دعاهم ذلك إلى تحكيم القياس العقليّ المنطقيّ ومن ناحية أخرى نراهم قد رفضوا بعض الجوازات النحوية مع توفر السماع فيها والرواية عن العرب»(٥٠).

ومن أمثلة ورود مصطلح الجواز وتسبّبه بالخلاف بين النحاة (٢٦)، ما ورد في نصِّ للرضي (ت ٦٨٦هـ) إذ جاء فيه «ومنع الجزوليّ نيابة المنصوب لسقوط الجارّ مع وجود المفعول به المنصوب من غير حذف الجار، كما في: أمرتُكَ الخيرَ، والوجه الجواز، لالتحاقه بالمفعول به الصريح» (٢٧).

# الأثر التداوليّ: ظاهرة تعدّد الأوجه الإعرابيّة:

بناءً على ما مرّ ذكره، كانت التوجيهات النحويّة للنصوص متنوّعة في كثير من مواضعها؛ لأنّ النحو صناعة، ويستتبع أدلة استدلال تتفاوت مستويات استيعابها

والوعي بها من نحوي لآخر، فضلًا عن علّة الجواز وما يقاربها من الأحكام التي تفتح الباب للخلاف والتنوع. فكون الأوجه الإعرابية متعدّدة للنصّ الواحد ظاهرة، يسند مناشئ تأثير الفقه في النحو؛ لأنّ توجيه الحكم الفقهيّ متعدّد بشيء لا يقلّ وصفه عن كونه ظاهرة أيضًا.

ولمَّا كان الجواز النحويِّ يفضي إلى فتح الباب أمام توجيه النصِّ بأكثر من وجه «كان إيذانًا بتعدّد الأوجه الإعرابية وإقرار قواعد فرعية تنحرف عن القاعدة الأصلية»(٢٨)، وغالبًا ما يكون منشأ ذلك التعدّد في توجيه النصّ منشأ فقهيًّا، من قبيل تعدّد توجيه (وتدلوا) في الآية الكريمة ﴿ وَلا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْباطل وَتُدْلُوا بِها إِلَى الْخُكَّام لِتَأْكُلُوا فَريقاً مِنْ أَمْوالِ النَّاس بالإثْم وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة ١٨٨]؛ إذ جزم بعض النحويين الفعل؛ لأنه معطوف على المنهيّ عنه في صدر الآية (٢٩)، ومنهم من عدّه منصوبًا بواو المعية (٣٠) التي سبقته (٢١)، وقد قطع أبو حيان الأندلسيّ الخلاف بالوجه الفقهيّ؛ إذ الحرام حرام سواء أأفردته في الحديث أم جمعته مع محرّم ثان؛ لذا لم يرتض بوجه النصب؛ لأنّه حينئذ يحرّم المذكورات في حالة الجمع فقط، أما إذا أفردت فربها لا تحرم، فقال الأندلسي «قال النحويون: إذا نصبت كان الكلام نهيًا عن الجمع بينها، وهذا المعنى لا يصح في الآية "(٣٢)؛ لوجهين، أحدهما: «إنّ أكل المال بالباطل حرام سواء أفرد أم بُجمع مع غيره من المحرّمات» أما الوجه الثاني فهو «أقوى، إنّ قوله لتأكلوا علّة لما قبلها، فلو كان النهي عن الجمع لم تصلح العلَّة له؛ لأنَّه مركب من شيئين لا تصلح العلَّة أن يترتب على وجودهما، بل إنها يترتب على وجود أحدهما، وهو: الإدلاء بالأموال إلى الحكام»(٣٣).



#### ... الخاتمة ...

حاول هذا البحث الإجابة عن تساؤلين مهميّن يرتبطان بفهم قضية في غاية الأهمية في تاريخ الفكر العربيّ، ولاسيما النحويّ منه، فهل الحاكمية للغة في التوجيه النحويّ أو لسواها؟ وهل للتداخل المعرفيّ بين الحقول تأثير في ذلك التوجيه، أو ليس له أيّ تأثير؟ ومن التدقيق في متن النحو العربي وتاريخه، توصّل الباحث إلى ما يأتى بيانه:

- 1. إنّ التداخل بين علمي (النحو) و (الفقه) كان نتيجة لتوجّه التفكير آنذاك بضرورة الثقافة الموسوعية، ولطبيعة النظر إلى النحو على أنه من العلوم الخادمة لعلوم الشريعة.
- ٢. إنّ التداخل المعرفي مهم في إنضاج العلوم وفتح منافذ القراءة فيها، ولولا ذاك لما دعت المناهج في عصورنا الحديثة إلى ضرورة انفتاح الحقول المعرفية على بعضها، فها جرى بين العقليتين النحوية والفقهية من تلاقح متبادل، يمثّل حالة وعي مبكرة لضرورة الانفتاح لا حالة خلطٍ، أو سلبيةٍ كها وصفها بعض الباحثين.
- ٣. إنّ أثر الفقه في النحو لم يكن محدودًا، بل كان امتداديًا، ومتنوّعًا، بدأ بالتفكير التصنيفيّ منذ مرحلة التأسيس ممثّلاً به (المدارس النحوي)، ومرّ بالمصطلح، وبعث بالخلاف النحويّ، وختم بتعدّد الأوجه الإعرابية التي أضحت ظاهرة لا يختلف اثنان على حضورها في الفكر النحويّ، وتأثيرها في المعاني التركيبية.



٤. خلص البحث إلى أنّ الحاكمية في النحو العربيّ للغة الموجّهة، لا للغة المجرّدة؛ ذلك أنّ الثقافة ولاسيا الفقهية ذات تأثير في طريقة التفكير، والتوجيه، والتحليل، فلا يمكن للنحويّ أن ينسلخ عن ثقافته، ويتجرّد.

الكتاب: المقدمة: ١/ ٥-٦.

- ۲. القياس: د. سعيد جاسم الزبيدي: ۳٤.
- ٣. المفصل في صنعة الإعراب: الزنخشري: تحقيق: د. على ابو ملحم: ١٨.
  - ٤. أصول التفكير النحويّ: د. على أبو المكارم: ١١٩ ١٢٠.
    - ٥. نقد الخطاب الديني: نصر حامد أبو زيد: ٨٠
      - ٦. تقويم الفكر النحوي: ٢٤٢.
- ٧. مفهوم الثقافة: إبراهيم خورشيد: ٢٨، مجلة (الفيصل) العدد العشرون، ١٩٨٠.
- ٨. المدارس النحوية: ٢٩٨ ٢٩٩، ينظر: أصول النحو تأثرها بأصول الفقه: ١٧٣ رسالة ماجسته.
  - ٩. بنية الثورات العلمية: توماس كون، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، ع ١٦٩.
  - ١٠. فيض نشر الانشراح من روض طي الاقتراح: ابن الطيب الفاسي الشرفي: ٢٤.
- 11. الخلاف في المدارس النحوية الأخرى غير محسوم، لذا عرضنا عنها، فضلًا عن أنها مدارس لاحقة على هاتين المدرستين، وبحثنا في الأصول الفكرية لا في فروعها.
  - ١٢. الأصول: د. تمام حسان: ٤٢-٤٣.
  - ١٣. الأصول: د. تمام حسان: ٦٦ ٦٧.
  - ١٤. ابن جني النحوي: د.فاضل صالح السامرائيّ: ١٤٤.
    - ١٥. الإغراب في جدل الأعراب: الأنباري: ٢٩.
      - ١٦. الأصول: تمام: ٦٦-٦٧.
  - ١٧. الإحكام في أصول الأحكام: الآمدي ٣/ ٣٢١، وينظر: الوجيز في أصول الفقه: ٣٠.
- ١٨. ينظر في استعمال مصطلح الواجب في كلام النحويين: معاني القرآن للأخفش: ٥٦، وكشف المشكل في النحو: ٨١.
  - ١٩. معجم المصطلحات النحوية والصرفية: ٢٣٨.
- ٢٠. ظاهرة الوجوب النحويّ في كتاب سيبويه ومعاني القرآن للفراء: صباح عليوي خلف: ١١،
   رسالة ماجستير، كلية التربية ابن رشد، جامعة بغداد، ٢٠٠٣م.



٢١. الجواز النحويّ ودلالة الإعراب على المعنى: د.مراجع عبد القادر بلقاسم الطلحي: ٢٥.

۲۲. دراسات في كتاب سيبويه: د. خديجة الحديثي: ۲۰۳،

٢٣. معاني القرآن: ١/ ٣٢٦-٣٢٧، وينظر: المقتضب: ٣/ ٢٣، شرح الكافية: ٢/ ٣٢١.

٢٤. القياس في النحو العربي: د.سعيد جاسم الزبيدي: ١٥٥.

۲۵. الجواز النحوى: ۲۷-۲۷.

٢٦. ينظر: الكتاب: ١/ ١٣٥، الأمالي النحوية: ١٣٨.

۲۷. شرح الكافية: ١/ ١٩٤-١٩٥.

٢٨. أصول النحو العربي: د.محمود أحمد نحلة: ٣٤

٢٩. ينظر: جامع البيان: الطبري: ٣/ ٥٥٢، وشرح شذور الذهب: ابن هشام: ٢٠٤.

٠٣. بعضهم نصبه على الصرف وهو مذهب الكوفيين، وبعضهم نصبه على أن مضمرة بعد الواو وهو رأى البصريين، ينظر: معانى القرآن للفراء: ١/ ١١٥، وينظر الأصول: ابن السراج: 108/7

٣١. ينظر: جامع البيان: ٢/ ٢٥٣، والتبيان: الطوسي: ٢/ ١٣٨.

٣٢. البحر المحيط: ٢/ ٦٣.

٣٣. المصدر السابق نفسه: ٢/ ٦٣.





# المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.
- الإحكام في أصول الأحكام: الآمدي: مطبعة محمد على صبيح، مصر ١٣٥٧ه.
- الأصول (دراسة إبستمولوجية للفكر اللغوي عند العرب: النحو، فقه اللغة، البلاغة): د.تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، ۲۰۰۰م.
- أصول التفكير النحويّ: د.علي أبو المكارم، بيروت، ١٩٧٣م.
- الأصول في النحو: ابن السراج، تحقيق:
   د.عبد الحسين الفتلي، مؤسسة الرسالة،
   بيروت، ١٩٩٩م.
- أصول النحو العربي: د.محمود أحمد نحلة، دار العلوم العربية، بيروت، ط١،
   ١٩٨٧م.
- ٦. أصول النحو وتأثرها بأصول الفقه:
   رسالة ماجستر.
- ٧. ابن جني النحوي: د.فاضل صالح السامرائيّ: دار النذير للطباعة والنشر، بغداد، ١٩٦٩.
- ٨. الإغـــراب في جــدل الأعــراب:
   الأنباري: تحقيق: سعيد الأفغاني، مطبعة
   الجامعة السورية، ١٩٥٧م.
- ٩. الأمالي النحوية: ابن الحاجب، تحقيق: د.
   عدنان صالح مصطفى، دار الثقافة،
   قطر، ط١٩٨٦، ١٩٨٦،

- ۱۰. بنية الثورات العلمية: توماس كون، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، ع ١٦٩.
- ١١. التبيان في تفسير القرآن: الطوسي، دار المرتضى، بعروت.
- تقويم الفكر النحوي: د. علي أبو المكارم،
   دار غريب، القاهرة، ط٤، ٢٠٠٥م.
- 17. جامع البيان عن تأويل آي القرآن: الطبري، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار عالم الكتب، الرياض،
- 14. الجواز النحويّ ودلالة الإعراب على المعنى: د.مراجع عبد القادر بلقاسم الطلحي: جامعة قاريونس، بنغازي ليبيا، د.ت.
- ١٥. دراسات في كتاب سيبويه: د. خديجة الحديثي: وكالة المطبوعات، الكويت.
- 17. شرح شذور الذهب في معرفة كلام العرب: ابن هشام، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، مؤسسة دار الهجرة، قم، ط٣، ١٤١٤هـ.
- 1۷. شرح الكافية: الرضي، تحقيق: أحمد السيد أحمد، المكتبة التوفيقية.
- 11. ظاهرة الوجوب النحويّ في كتاب سيبويه ومعاني القرآن للفراء: صباح عليوي خلف: رسالة ماجستير، كلية التربية ابن رشد، جامعة بغداد، ٢٠٠٣م.



- ١٩. فيض نشر الانــشراح من روض طي
   الاقــتراح: ابن الطيب الفاسي الشرفي:
   المكتبة العامة، الرباط، ١٩١٥م.
- ٢٠. القياس في النحو العربي: د.سعيد جاسم الزبيدي، دار الـشروق، عـان، ط١،
   ١٩٩٧م.
- ۲۱. الكتاب: سيبويه، تحقيق: عبد السلام
   محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة،
   ط٤، ٢٠٠٤م.
- ۲۲. كشف المشكل في النحو: حيدرة اليمني، تحقيق: د. يحيى مراد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ٢٠٠٤م.
- ۲۳. المدارس النحوية: د. خديجة الحديثي، دار الأمل، عمان، ط٣، ٢٠٠١م.
- ٢٤. معاني القرآن: الأخفش، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بروت، ط١، ٢٠٠٢م.

- ۲۵. معاني القرآن: الفراء، تحقيق: أحمد يوسف نجاق وآخرين، دار السر ور، مصر.
- ٢٦. معجم المصطلحات النحوية والصرفية:
   د. محمد سمير نجيب اللبدي، مؤسسة الرسالة، دار الفرقان، ط١، ١٩٨٥م.
- المفصل في صنعة الإعراب: الزنخشري:
   تحقيق: د.علي ابو ملحم: مكتبة الهلال،
   بيروت، ط١، ١٩٩٣م.
- ۲۸. مفهوم الثقافة: إبراهيم خورشيد: مجلة (الفيصل) العدد العشرون، ۱۹۸۰.
- ٢٩. المقتضب: المبرد، تحقيق: عبد الخالق عضيمة، عالم الكتب، بيروت.
- ٣٠. نقد الخطاب الديني: نصر حامد ابو زيد:دار التنوير ، بروت، ط١.
- ٣١. الوجيز في أصول الفقه: د. عبد الكريم زيدان، الدار العربية، بغداد، ط٦، ١٩٧٧م.

<del>valifier</del>

# نظرات في المع بجم الموحد المصطلحات اللسانيات الكتب تنسيق التعريب بالرباط

Glances at the Unified Dictionary of Linguistic Terms for the Arabization Coordination Bureau in Rabat

أ.م.د. زُهَيَرُ الدِّينُ رَحْمَايِي

جامعة محمد البشير الإبراهيمي كلية الآداب واللغات قسم اللغة والأدب العربي . الجزائر

#### Asst. Pof. Dr. Zuheir AL-Deen Rahmani

Department of Language and Arabic literature . College of Arts and Languages Mohammed Bashir Ibrahimi University Algeria

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي Turnitin - passed research





#### ملخص البحث

اهتم الباحثون بالمعاجم المختصة اهتهاما كبيرا، فقاموا بجمع المصطلحات كل علم، وشرحها في معجهات خاصة لأنها مفاتيح العلم وأدوات التعلم وتفننوا في وضع هذه المعاجم، فقصروها على علم بعينه، أو استوعبوا فيها طائفة من العلوم ورتبوها ترتيبا موضوعيا، أو سلكوا فيها مسلك الترتيب الهجائي على غرار المعجهات اللغوية وتفاوتت شروحهم للمصطلحات؛ فتجيء تارة مختصرة ومركزة تكتفي بذكر الدلالة اللغوية للفظ، وتضيف إليها دلالته الاصطلاحية في دقة واختصار وتنحو منحى البسط والتفصيل تارة أخرى؛ فتبين آراء العلهاء والباحثين وتشير إلى خلاف المذاهب والمدارس ومن هنا كان موضوع هذه الورقة نظرات في المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات لمكتب تنسيق التعريب بالرباط، نرصد في المعجم ومنهجيته في وضع المصطلحات وتعريفها، ومسجلين أهم المزايا والمآخذ على هذا المعجم.



#### **ABSTRACT**

Researchers pay much attention to the specified dictionaries , glean the terms of each science in isolation and illustrate them in certain dictionaries. As these terms are of essentiality and keys to sciences, they exert themselves in arranging them objectively and alphabetically and elaborate whatsoever needs explanation. Such dictionaries manifest the opinion of the scientists and researchers due to their denominations and schools. Thus the present paper, Glances at the Unified Dictionary of Linguistic Terms for the Arabization Coordination Bureau in Rabat, comes into light to usher the merit and demerit of such a dictionary.



#### ... المقدمة ...

المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات هو معجم صدر عن مكتب تنسيق التعريب بالرباط، التابع للمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، صدرت طبعته الأولى عن مطبعة المنظمة بتونس سنة ١٩٨٩م، وصدرت طبعته الثانية عن مطبعة النجاح الجديدة بالدار البيضاء عام ٢٠٠٢م. ظهر هذا المعجم في المرحلة الثانية من إزماع مكتب تنسيق التعريب وضع معجم لساني موحد، حيث كانت المرحلة الأولى من عام ١٩٨٤م حتى عام ١٩٨٩م تتضمن إعداد معاجم لأغلب المجالات العلمية بها فيها المجال اللساني الذي ظهر له معجم ثلاثي اللغة (انجليزي – فرنسي – عربي) وقد طُبع على الآلة الراقنة (۱٬۰۰ واحتُفظ بها في مكتب تنسيق التعريب والمرحلة الثانية تضمنت نشر المعجم المشار إليه، أما المرحلة الثالثة فقد كانت في عام ٢٠٠٢م. وقد عقدت ندوة لدراسة المشروع في أواخر ١٩٨٣م بمعهد العلوم اللسانية والصوتية بالجزائر. وقد تم أقرَّ المعجم عام ١٩٨٥. (٢) وزوِّد بفهرسين عربي وفرنسي بعد أن تدارسه الأساتذة المشاركون؛ فصدرت طبعته الأولى عام ١٩٨٩. ويشتمل المعجم مع مقدمة وضحت كيفية إنجاز المعجم.

وقد صدرت الطبعة الثانية من المعجم عام ٢٠٠٢، الذي ألفه فريق عمل من الخبراء العرب، بإشراف (ليلى المسعودي) وبمساعدة (محمد شباظة)، ولقد أستعين بالملاحظات الموضوعية التي وصلت إلى المكتب، أو ما تجمع لديه من نقد وتعليقات حول المعجم، وقد بذلت لجنة المراجعة جهداً طيباً من شأنه أن يرفع من المستوى



العلمي للمعجم. (٣) يقع هذا المعجم في طبعته الأولى في اثنتين وسبعين ومئتي صفحة (٢٧٢). ويُعد معجماً ثلاثي اللغة (انجليزي – فرنسي – عربي)، ويتكوّن من تسعة و خسين و ثلاثة آلاف مصطلح (٣٠٥٩)، وقد وضع لكلّ مصطلح إنجليزي رقمٌ حسب تسلسله في بقية المصطلحات. و تقع الطبعة الثانية في ستين و مئتي صفحة (٢٦٠)، ويتكون من أربع وأربعين وسبعمئة وألف مصطلح (١٧٤٤)، ورقمت كذلك المصطلحات الإنجليزية حسب تسلسلها مع بقية المصطلحات.

# ١ - مادة المعجم الموحّد لمصطلحات اللسانيات

لقد تنوعت مادة هذا المعجم في مداخلها عن غيرها ممّا عرفناه من الكشوف والمسارد والمعاجم؛ فقد اشتمل على مصطلحات مختلفة في فروع اللسانيات المختلفة مثل: اللغات وخصائصها، والصوتيات السمعية، والأجهزة المستعملة في حقل الصوتيات السمعية والمعاجم، والصوتيات العامة، والدلالة، والنحو ومدارسه، واللسانيات النفسية، واللسانيات الاجتهاعية. ومن الواجب التنويه بسهولة الاطلاع على المعجم الموحد واستعماله وذلك بفضل الفهارس العربية والفرنسية المرتبة والمرقمة بشكل يسهل بحث مستعمل المعجم أياً كانت اللغة التي ينطلق منها في عملية البحث عن المصطلح.

# أ: جمع مادة المعجم الموحّد

- 1VE ·

جمعت مادة المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات من طريق «مراسلة الدول العربية ومؤسساتها المتخصصة لموافاة المكتب بها يتوفر لديها من مصطلحات إنجليزية وفرنسية مع المتداول من المقابلات العربية، واستخراج المستعمل من المصطلحات في مؤلفات التعليم العالي، إلى التنسيق ما تجمع من المادة المصطلحية

A S

ضمن قوائم ثلاثية اللغة». وألحقت بالمشروع مجموعة من مصطلحات من طرف الأساتذة: عبد الرحمان الحاج صالح، عبد اللطيف عبيد، سعد عبد العزيز مصلوح وعبد القادر الفاسي الفهري (٤). لكن المعجم لا يبين طبيعة هذا الجرد للمصطلحات. وما يلاحظ على المعجم الموحد أنه لا يجسد واقع تنوع الاستعالات الاصطلاحية المتداولة في أهم الكتابات اللسانية العربية الحديثة وأشهرها، بل إنه لا يمثل إلا النزر القليل منها. إن تنفيذ خطة العمل المشار إليها سابقاً يستلزم أن نجد الآثار الواضحة للمصطلحات اللسانية الرائجة في أهم الدول العربية ولاسيا تلك التي بلغ فيها البحث اللساني درجة علمية لا يستهان بها. إن المفروض في معجم رسمي أن يدرس المصطلحات كلها وأن يختار الشائع منها ليتم تعميمها وتوحيد اللسانيين العرب حول استعالها. فهدف كلّ عمل اصطلاحي هو التوحيد أولا، والجدّة ثانياً (٥).

#### ب: مصادر مادة المعجم الموحّد

إن المعجم الموحد لا يشير في طبعته الأولى إلى المصادر التي اعتمدها، ويمكن تبينها من خطة العمل التي سار عليها المشرفون، حيث قام المكتب بمراسلة الدول العربية ومؤسساتها المتخصصة لموافاة المكتب بها يتوافر لديها من مصطلحات في مؤلفات التعليم العالي. وورد في مقدمة المعجم أيضا أن المكتب استعان بمجموعة من المصطلحات وردت عليه من بعض الأساتذة أمثال: عبد القادر الفاسي وعبد الرحمان حاج صالح وعبد اللطيف عبيد وسعد عبد العزيز مصلوح. غير أن المطلع على المعجم في طبعته الثانية قد تدارك الأمر وأشار إلى مجموعة من المؤلفات اللغوية والمعجمية العربية، والقواميس المتخصصة بالعربية، التي استعان بها في تهذيب المعجم وإغنائه بإضافات جديدة منها: أبحاث كل من تمام حسان، وإبراهيم السامرائي، وأحمد شفيق الخطيب، وعبد السلام المسدي، وحلمي خليل، وبيتر عبود، وميشال



زكريا، وصالح جواد الطعمه، وداود عبده، وعلي القاسمي، الفاسي الفهري،... إلخ. وأشار المعجم إلى أنه استعان بأعمال ومؤلفات أجنبية لمتخصّصين مثل: Noam المحجم إلى أنه استعان بأعمال ومؤلفات أجنبية لمتخصّصين مثل: Chomsky. David Hartman, John Goldsmith, J.C. Càtford, G.Clements, F. Dell, J. Peter Ladefoged, Lowenstamm, Joshua Fishman, William Labov, John (Mccarthy).

# ج: المستويات اللغوية

بها أن المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات هو معجم ثلاثي اللغة، وبها أن العلم الذي يختص به المعجم هو علم أجنبي بحت، ولد في رحاب مدارس غربية، وتطورت مصطلحاته في ذلك الوسط قبل أن يقوم المعجم بمحاولة نقل هذه المصطلحات، فإن رصدنا للمستويات اللغوية سيأخذ منه المعرب والدخيل القسط الأوفر؛ لأن المعجم في الحقيقة ما هو إلا نقل للعديد من مصطلحات اللسانيات الأجنبية، ومحاولة إعطاء تعريفات لمفاهيم هذا العلم.

. مستوى الفصيح: هو المستوى الأول من المستويات اللغوية، وقد اشتمل المعجم الموحد على العديد من المصطلحات التي ترجمت إلى اللغة العربية بألفاظ من اللغة العربية. فقد حاول فريق العمل في المعجم إعطاء مقابلات عربية أصيلة للمصطلحات الأجنبية، وترجمة معاني المصطلحات الغربية، وهذا المنهج هو أفضل الطرائق فمن أمثلة هذه المقابلات:

| رقم المصطلح في<br>المعجم (ط١) | المصطلح بالعربية | المصطلح بالفرنسية | المصطلح بالإنجليزية |
|-------------------------------|------------------|-------------------|---------------------|
| ٥٧٨                           | سياق – قرينة     | contexte          | Context             |
| 7971                          | مصدر             | Nom verbal        | Verbal noun         |



| ٥٢٦  | تصور – مفهوم | concept | Concept |
|------|--------------|---------|---------|
| 177. | خطاب         | message | Message |

- ٧. مستوى العامي: لا يشتمل المعجم الموحد على مصطلحات مترجمة إلى اللغة العامية، وذلك راجع إلى أن أعضاء فريق العمل في المعجم هم متخصصون في اللسانيات ومن ثم لم يحتاجوا إلى الاستعانة بالعامية لترجمة المصطلحات الأجنبية؛ فاللغة العربية الفصحى غنية وثرية بعدد هائل من الكلمات، أغنى المصطلحيين عن الالتجاء إلى الألفاظ العامية.
- ٣. مستوى المعرب ومستوى الدخيل: احتوى المعجم عدداً غير قليل من الكلمات المعرّبة والكلمات الدخيلة، وذلك يرجع إلى التطور الهائل الذي يعرفه البحث اللساني العالميّ الذي يعكس الصعوبات التي ماتزال تواجه تعريب اللسانيات وتبين أنّ الطريق إلى سدّ هذا الفراغ الاصطلاحي المهّم لا يتأتى إلاّ بالانخراط كُلّياً في الدرس اللسانيّ وجعله بحثاً علمياً في جامعاتنا ومراكزنا العلمية. (١٠) «فالعلم الذي نخوض فيه منسوخ وليس مستوعباً ولذلك فإن التشويش الطارئ على المصطلحات يبدو طبيعياً لأننا نستهلك منه بحسب ما يعرض علينا وباعتبار طلبنا منه». (١٠)

وعند محاولتنا لإحصاء المصطلحات اللسانيات المعرّبة والدخيلة في المعجم الموحّد لمصطلحات اللسانيات بطبعتيه، أمكننا الوصول إلى أنّ عدد المصطلحات الله والمعتبة المعربة والدخيلة في المعجم الموحّد في الطبعة الأولى ٨٩ مصطلحاً، أما في طبعته الثانية فقد نقص وأصبح ٤٠ مصطلحاً. وفي التعامل مع هذه المصطلحات راعى مصنفو المعجم العديد من المعايير اللغوية (الصرفية والصوتية)؛ حيث إنّ هناك



مصطلحات قد عرّبت بصيغة عربية تتوافق مع أوزان أبنية اللغة العربية (٩). وهي تندرج في إطار المعرّب، ومن أمثلتها: (Amalgam/Amalgame) الذي عُرّب به (مَلْغَمَة) على وزن (فَعْللة)، كما أنّ هناك مصطلحات قد عرّبت بالكتابة الصوتية دون إلحاقها بأحد الأوزان العربية وهي تندرج في إطار الدخيل (٢٠٠٠)، من أمثلتها: (Créole/Creol) المعربة به (كريول)، (tagmèm/tagmeme) المعربة به (تاكميم) / المعربة به (تاكمة). أما مصطلحات أخرى فقد وردت مركبة، فعند تعريبها اكتفى المعجم بتعريب جزء فقط منها وترجمة الجزء الآخر، وقد سُمِّي هذا النوع من المعربات بالمقترض: وهو ما كان بعض أجزائه عربيا وبعضها أجنبيا، وأطلق عليه (محمود فهمي حجازي) اسم المختلط، على حين سماه (جواد سماعنة) اسم المؤشب. (مث أمثلته: (analyse tagmémique/tagmemic analysis) عربت بالمصطلح المركب (تحليل تاكميمي) (transcription éthnophonémique/ethnophonemic) عربت بالمصطلح (كتابة صوتية إثنولوجية).

# ٢- منهج المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات

#### أ: ترتيب المادة المعجمية

تبع مقدمة المعجم -بطبعتيه - تنبيه بأن المعجم رتب ترتيبا ألفبائيا، انطلاقا من الإنجليزية مع مقابلات فرنسية وعربية، وإشارة إلى دلالة الرموز المستعملة، وهي: (ز) للفصل بين مترادفات باللغتين الإنجليزية والفرنسية. (ز) للفصل بين مترادفات باللغة العربية. (۱۱) (\*\*) مصطلحات مرقمة نظرا لتعدد مفاهيم المصطلح الأساس. (/) للفصل بين صفتين مشتركتين للموصوف نفسه. () لاحتواء بعض الشروح أو التعريفات. يفضل المقابل العربي الأول إذا تعددت المقابلات العربية وسبقت

بهذه الإشارة (-). (۱۲) وقد زود المعجم بفهرسين عربي وفرنسي رتبا ترتيبا ألفبائيا، مزودين - كلّ مصطلح على حدة - بأرقام المصطلحات كما وردت في متن المعجم، طبقا للترتيب الألفبائي الإنجليزي. ووضع لكلّ مصطلح إنجليزي رقم حسب تسلسله مع بقية المصطلحات، وجعل له مقابل بالفرنسية والعربية مع كل شرح لكل مصطلح باللغة العربية.

#### ب: منهج المعجم

أما عن منهجية العمل في المعجم فقد ورد في مقدمة الطبعة الثانية ما مفاده أنه: «هناك جدال واسع في شأن هذه المسألة التي يمكن تلخيصها في موقفين متباينين: فهناك من يفضل استخدام المصطلحات التراثية بمفاهيم لسانية حديثة، وهناك من يؤمن بقطيعة معرفية واضحة بين التراث واللسانيات ويؤثر التوليد والتجديد في المصطلح. وبين هذين المنظورين حاولنا أن نسلك مسلكا وسطا و انتهجنا طريقة تستند، أو لا و قبل كل شيء إلى الاستعال الشائع، الذي أصبح مقبو لا لدى عدد كبير من اللسانيين. فمثلا الصامت والصائت والصرفة والصوتية، والسمة، والصوتيات، والصواتة، والصرافة،... الخ، وردت في كثير من الكتابات الشرقية والمعاربية على السواء وصارت هذه المصطلحات متداولة لأنها لا تبدو لا غريبة ولا مصطنعة. «٢٠٠ ويتلخص منهج واضعي المعجم في توحيد المصطلحات اللسانية العربية في ما يأتي:

- ١. تفضيل اللفظ العربي على اللفظ الأجنبي.
- ۲. تفضيل ما كثر استعماله، وكان لفظه بسيطا (غير مركب)، وسهل نطقه، وصلح
   للاشتقاق من اللفظ العربي.



فهي إذن شروط مبدئيا يتفق الكل حولها، إلا أنّ واضعي المعجم أخفقوا أحيانا في تحقيق خطتهم حيث أن المرء قد يجد مصطلحات أفضل في معجهات أخرى ومنها تلك التي سبقته في الظهور ويبدو أن واضعي المعجم لم يستفيدوا منها تمام الاستفادة (١٤٠٠). و أن واضعي المعجم حاولوا تجنب مجرد تعريب المصطلحات، ما أدى بهم إلى الاستنجاد بالكلهات المركبة مقدمين في كثير من الأحيان أكثر من مقابل عربي للكلمة الأجنبية. فالمعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات قد تضمن أكبر عدد من الكلهات المركبة وأعلى نسبة: فهناك ٣٢ مصطلحا مركبا وهذا يمثل نسبة بن ٣٧ من العدد الإجمالي للمقابلات العربية المقترحة في ذلك المعجم. (١٥٠٥) ومن أمثلتها: فعل الحكاية ((1038) (١٥٥٩) حالة التجاوز / (Ablative) (١٠١٠)...الخ.

# ج: التعريف المعجمي في المعجم الموحد

يعد التعريف المعجمي أحد الركائز التي تقوم عليها الصناعة المعجمية، وهو أصعب خطوة على الإطلاق؛ لأنّه يَقتضي الإحاطة بدقائق معاني الكلمات، وتزداد الصعوبة، عندما يُواجه المعجمي (المصطلح العلمي): فتعريفه على الوجه المطلوب، يتطلب الدراية بمجاله المخصوص وبالمستجدات المعرفية المتعلقة به، ممّا يستدعي الدخول في غمار المصادر العلمية، لتقديم تعريف علمي للمصطلح المعنى. (١٧)

والمعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات قد صادفته مثل هذه العقبة حيث نجد أن الطبعة الأولى قد اكتفى واضعو المعجم فيها بالعديد من المصطلحات، بالاقتصار على وضع المقابلات العربية على الرغم من أهمية هذا الصنيع. حيث نلاحظ غياب الجانب الثاني في معجم متخصص من هذا المستوى وهو جانب التحديد والتعريف. وبعد الاطلاع على مصطلحات هذه الطبعة توصلنا إلى الإحصائية الآتية: ٦٩

A STAN

مصطلحا عرفت بالضد - تعريف سلبي-، من خلال استعمال ألفاظ (ضد) و (في مقابل) و (عكس). مثل (relevant/pertinent) (۲۳٦۸) مُيِّز (في مقابل العرضي أو العارض). أما ١٦ مصطلحا فقد عرفت بالمثال. من مثل:(border mark ;boundary (marker/ marque de frontière) علامة الطرف (التنوين مثلا)، على حين ٨٦ مصطلحا حددت فيها اللغة التي يستخدم فيها، أو المجال الذي يستعمل فيه، أو العالم أو النظرية أو المدرسة التي أطلقت وتبنت هذا المصطلح، من خلال استعمال حرفي الجر (في) و (عند). مثل المصطلح interrogation de confirmation tag morpheme alternant/ (في اللغة الإنكليزية)، / (٢٨١٠) الاستثبات (في اللغة الإنكليزية) morphoneme (۱۷٤۲) - وحدة صرفية (عند مارتيني) - بدل تصريفي، (/slot cotexte d'occurrence) (4079) حيز وظيفي (في الجملة في المدرسة التاكميمية). أما المصطلحات التي قدم المعجم الموحد تعريفاً لها ولو كان تعريفا بسيطا وهو في الحقيقة غير كاف فقد بلغ عددها ٣١٦ مصطلحا. مثل: (attraction/ attraction) (٢٥٥) جذب، (synapsy/ synapsie) (٢٧٥٨) التعدد (تعدد الدوال في التسمية الواحدة). أما باقي المصطلحات حوالي ٢٥٧٢ مصطلحا فقد تم فيها الاقتصار على وضع المقابل العربي فقط لا غير دون شرح أو تمثيل أو توضيح معناها. من مثل: (saying/ proverbe) مَثَل، (intimacy/ intimité) أَلفَة.

يعد المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات في طبعته الثانية سنة ٢٠٠٢ تطورا نوعيا في المصطلحات اللسانية العربية فقد شهد مقارنة مع طبعته الأولى تطورا، إن على المستويين المتن أو العرض. فقد أضفت العديد من الشروح للمصطلحات واستعمل المعجم العديد من أنواع التعريف في إيضاح مفاهيم هذه المصطلحات، وسنعرض بعض نهاذج أنواع التعريف المستعملة في المعجم في طبعته الثانية.



استعمل المعجم الموحد التعريف بالمرادف في مثل (/Constituant de base المعجم الموحد التعريف بالمثال في أغلب المصطلحات. ولم يقتصر المعجم كما في طبعته الموحد التعريف بالمثال في أغلب المصطلح فقط، بل يُقدَّم توضيحاً وتعريفاً للمصطلح ثم يدعم الأولى على التمثيل للمصطلح فقط، بل يُقدَّم توضيحاً وتعريفاً للمصطلح ثم يدعم هذا المفهوم بالمثال. في مثل: (Barrier mark / Marque de frontière) (٢١٩) علامة الحد: رمز يوضح بداية ونهاية وحدة لغوية ما. مثال: علامة الحدّ للصرفية هي [+] أو الكلمة هي [ه] أو الجملة هي [هه]. واستعمل المعجم الموحّد في كثير من المصطلحات التعريف الإحالي ففي مصطلحات يجال إلى المصطلح العربي من المصطلحات التعريف الإحالي ففي مصطلحات أخرى يجال إلى المصطلح الأجنبي. باستعمال الحرف (ظ) أو الفعل (انظر) ومن مثل: (Substance/Substance) (١٤٩٩) مادّة: ط. شَكُل. و(Phonematic ) (Phonemique) (١١٨٣) صوتوى: ظ.

وأهم ميزة في المعجم الموحد استعماله للتعريف الموسوعي المشهور بإحاطته بالكثير من جوانب المصطلح الواحد، واستعماله في مجالات عديدة. ومن أمثلته: (Grammar/ Grammaire) (٦٩٤) نَحُوِّ: تعدد مفاهيم النحو بتعدد النظريات اللسانية، يمكن أن يستخدم منها أربعا أساسية: – هو الوصف الكامل للغة – هو وصف للصرفيات النحوية والمعجمية ودراسة صيغها وتكوين كلمات أو جمل فهو يلغي الصواتة ويشبه إلى حد كبير ما يسمى بمجال الصرف والتركيب... – هو وصف للصرفيات النحوية دون عناية بالمعجم والصواتة وتكوين الكلمة والاقتصار على التركيب دون سواه. – في اللسانيات التوليدية، يعد نحو لغة معينة نموذجا للقدرة المثالية التي تقيم علاقة بين الصوت والمعنى –. ويولد النحو مجموعة من الأوصاف البنيوية التي يحتوي كل منها على بنية عميقة مزودة بتأويل دلالي وبنية سطحية مزودة بتأويل صوق.

يرتبط التعريف الاصطلاحي ارتباطا وثيقا بالمعاجم المختصة، اذ يعدّ تعريف المصطلحات أهمّ سهات المعجم المختص. ويختلف التعريف المصطلحي وهو أفضل أنواع التعريف في مجال المعاجم المتخصصة، عن التعريف اللغوي العام، فهو يتسم بالدقة والإيجاز اعتهادا على مبدأ الترتيب التدريجي للسهات الدلالية التي تمكن من تحديد المصطلح في إطار مجموعة من العلاقات ومبدأ حصر العناصر السياقية المكونة لمرجعه أي لمسمى المصطلح. وقد أدرك واضعو المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات خاصة في طبعته الثانية هذه الحقيقة وهو ما جعلهم يحاولون الالتزام بالتعريف المصطلحي في أكثر المصطلحات الواردة في المعجم.

ومن أمثلة هذا النوع من التعريف المستعملة في المعجم الموحد: (costituent/ Constituant catégoriel) مكون قولي: في النحو التوليدي جزء من الأساس، يحدد نظام القواعد المتحكم في المتواليات، من جهة، والعلاقات النحوية بين الرموز المتوالية المكونة للبنية العميقة من جهة أخرى. – النسق القولي تسمية أعطيت للتدوين الحسابي لبار هليل الذي يتضمن مقولتي الجملة والاسم فقط.

## د: الاستشهاد المعجمي

استعمل المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات في طبعتيه الاستشهاد بنصوص لإثبات صحّة تعريفاته، أو لإبعاد اللبس والغموض عنها، أو للفت الانتباه إلى جانب خاصّ من جوانب استخدام المصطلح. ولم يعتمد المعجم الموحد على أي شاهد من القرآن الكريم أو الحديث النبوي أو الشعر أو الشواهد النثرية (أقوال العرب المأثورة)؛ والسبب في ذلك يرجع إلى طبيعة المجال الذي يعالجه المعجم وهو اللسانيات والذي لا يحتاج لهذا النوع من الشواهد. إنها اكتفى واضعو المعجم



بصنع الشاهد للتدليل على استعمال معين أو زيادة توضيح تعريف ما. ومن الأمثلة المصطنعة في المعجم الموحد: /oll comoplétiviseur \* Complementizer \* مصطلح المحمول به (مثل أن وأنّ) تقريب تام. Lexie/lexie \* (۱۹)(۱۹) لفظة: مصطلح حسب المدرسة الخليلية، وهي تختلف عن الصرفية (أصغر وحدة دالة) وعن الكلمة (أصغر وحدة مؤلفة). وقد تكون كلمة بسيطة مثل: مائدة أو تكون مكونة من عدة كليات.

# ٣- تقييم المعجم الموحّد لمصطلحات اللسانيات

## أ: محاسن المعجم

ينضاف المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات للعدد القليل من المعاجم العربية الحديثة المتخصصة في اللسانيات، وقد حمل في طياته الكثير من الإيجابيات التي ميزته من غيره من المعاجم ونذكر منها:

- 1. سهولة الاهتداء فيه إلى المصطلح المراد البحث عنه، وبأي لغة كانت؛ لأنه اعتمد ترتيبا ألفبائيا انطلاقا من الإنجليزية مع مقابلات فرنسية وعربية ومزود بفهرسين عربي فرنسي، مرتبين ترتيبا ألفبائيا، ومزودين كلّ مصطلح على حدة بأرقام المصطلحات كما وردت في المتن.
- ٢. اعتمد في استخلاص مادته على مجموعة قيمة من المؤلفات اللغوية والمعجمية العربية، و استعان بأعمال ومؤلفات أجنبية لمتخصّصين.
- سلك مسلكا وسطا بين دعاة استخدام المصطلحات التراثية بمفاهيم لسانية
   حديثة، وبين الداعين إلى إحداث قطيعة معرفية بين التراث واللسانيات



والتجديد في المصطلح. وانتهج طريقة تستند إلى الاستعمال الشائع الذي أصبح مقبو لا لدى عدد كبير من اللسانيين.

- 3. اعتمد على أفكار مجموعة من المدارس اللسانية، كالمدرسة الوظيفية، والتوزيعية والمدرسة التحويلية، كما اعتمد على مختلف الفروع، والمكونات داخل المدرسة الواحدة كالنحو التوليدي والنحو الوظيفي.
- ه. لم يكتف بذكر المداخل والمقابلات الأجنبية، بل قدم مصطلحات مصحوبة بشروحات وإن كانت موجزة.
- 7. إعداده على وفق طريقة جيدة بدأت بمراسلة الدول العربية، ومؤسساتها المختصة لموافاة المكتب بها يتوافر لديها من مصطلحات إنجليزية وفرنسية، مع المتداول من المقابلات العربية، واستخراج المستعمل من مصطلحات في مؤلفات التعليم العالي، وإلى تنسيق ما تجمّع من المادة المصطلحية في قائمة ثلاثية اللغة. (٢٠) ودراسته من قبل مجموعة من الأساتذة وفق أسلوب علمي دقيق.

### ب: سقطات المعجم

وجهت العديد من الانتقادات للمعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات منها:

1. يضع المعجم الموحّد المصطلح الأجنبي ومقابله العربي، وحين تأتي إلى القسم العربي تضع المصطلح العربي ورقم المصطلح الغربي لتبحث عنه في القسم الآخر من الكتاب وهي مسألة لا تخدم أصحاب التعجيم (النقل من العربية إلى لغة أجنبية). وإن كانت تخدم أصحاب التعريب (النقل من الأعجمية إلى العربية)؛ لأن فيها تبذيراً للوقت وإهداراً للطاقة، على حين ينبغي الاقتصاد في



العمل والجهد وهو ما توفره تلك المعاجم التي تضع المصطلح الغربي ومقابله العربي، وفي الجهة الأخرى، المقابل العربي بإزاء المصطلح الغربي (٢١).

- ٧. الاقتصار على وضع المقابلات العربية على الرغم من أهمية هذا الصنيع. لقد غاب الجانب الثاني في معجم متخصص من هذا المستوى وهو جانب التحديد والتعريف. ومن المؤسف أن المعجم الموحد في طبعته الأولى خاصة على الرغم من الإمكانات المادية والكفاءات المشاركة في هذا المشروع المهم لم يتجاوز ما قامت به معاجم سابقة ولاسيا المجهود الفردي لمحمد الخولي ورشاد الحمزاوى.
- ٣. هذا المعجم وقع في مشكلة مجالات المصطلح، حيث اعتمد بشكل كبير على مصطلحات تتعلق بعلوم وثيقة الصلة باللسانيات، غير أنها لا ترتبط بها ارتباطاً مباشراً وهذه العلوم هي: الخط الكتابة النقوش والإملاء القراءة، وتعليم اللغة وأمراض اللغة، وترجمة، والشعر والعروض، والبلاغة، ونشأة اللغة، وأنظمة سيميولوجية غير لسانية. (٢٢)
- يكتنف هذا المعجم بعض التعمية في تعريفه لبعض المصطلحات. فعلى سبيل المثال يُورد أسهاء مدارس ولا يُشير إلى مصدرها أو مؤسسها أو أسهاء أعلامها مثل: مدرسة النحو المحدثين (١٤٥٧)، والمدرسة الوصفية (١١٨)<sup>(٣٢)</sup>، ومدرسة الحالة النحوية (٢٩٨). مدرسة براغ (١٢٤٩) مدرسة كوبنهاجن (٢٥٤)، المدرسة الوظيفية (٢٥١). (٢٥١)
- عدم التناسق الاصطلاحي بوضع مقابل عربي واحد لعدة مصطلحات غربية مثلاً: أن اللفظة العربية تركيب قوبل بها: ۲۹۹ Combinaison و Sytagme و الفرنسي و Phrase الإنجليزي (۲۱۱۳) ومنها اشتق تركيب فعلي أو اسمي و Onstruction وقريب منها ۵۸۰ Construct

Je Mary

عن هذا المعنى قابل تركيب Synthèse (۲۷۹۳) ضد تحليل. إن المصطلح العلمي المتخصص لا يقبل إطلاقاً هذا النوع من الترادف. إن شرط المصطلح الصحيح أن يكون متميزاً من غيره، غير قابل للترادف إلا إذا كان ينتمي لمجالات معرفية متعددة. (۲۵) أمّا فيها يتعلّق بتفضيل واضعي هذا المعجم الكلمة العربية على المعرّب، فإن ذلك يتنافى ومصطلح pragmatics الذي تُرجم بـ (دراسة استعماليّة) وعرّب بـ (براغماتيّة). (۲۲)

- 7. انفراد (المعجم الموحد) بمصطلحات خاصة به وغير متداولة إلا في حدود ضيقة. وبذلك يكون المعجم الموحد قد خرج عن الدور الذي أنيط به أصلا ألا و هو توحيد المصطلح الموجود فعلا إلى الإدلاء بدلوه في اقتراح مصطلحات بدائل لأخرى موجود. وكان الأولى كلما توفرت مصطلحات أن يختار المعجم الموحد منها ما شاع استعماله و لم يخالف قواعد اللغة مخالفة صريحة. (٢٧) ومن أمثلة الانفراد الاصطلاحي في المعجم الموحد نذكر على سبيل التمثيل لا الحصر ما يأتي: (Distribution) (٨٠١) استغراق بينما الشائع في الوسط اللساني هو مصطلح التوزيع.
- اضطراب النسق الاصطلاحيّ، بمعنى أن (المعجم الموحد) لم يتبع طريقة موحدة في صوغ المصطلحات وعرضها، فليس هناك فيها نعتقد خلفية نظرية أو منهجية واضحة تضمن الاتساق والأناقة والمرونة في وضع المقابلات.
- ٨. يلاحظ بصفة عامة غياب استعمال الأفعال مداخل، وذلك على الرغم من أهميتها وحاجتنا إليها. ونذكر على سبيل التمثيل لا الحصر: catégoriser و coder و coder و coder و coder و clitiser و coder و اللسانيات الحديثة. ويحدث أن نجد بعض مشتقاتها، ولكننا لا نجدها جميعها.



مثلا ليس عندنا catégorisable و catégoriser و catégorisabllité. ويصدق مثلا ليس عندنا catégorisabllité و codabilité و code.

- 9. غياب الاتساق الاصطلاحي لبعض المقابلات. إذ نقرأ مثلا: في المدخل رقم (٢٢٥٣) (علامات تطويحية) مقابلا لـ Prosodic markers، وفي المدخل (٢٢٥٩) (علامات تطويحية) مقابلا لـ graphème supraségmental فعلاوة على الارتباك بين المصطلح في المفرد والجمع، نجد أن كلمة supraségmental تقابل (تطويح)، حيث استعمل المصطلح في عبارات أخرى مثل (صفة تطويحية) مدخل حيث استعمل المصطلح في عبارات أخرى مثل (صفة تطويحية) ومدخل (٢٧٣٠) (وحدة تطويحية) . Phonème (supraségmental)
- 1. رغم الحرص على احترام مبدأ تفضيل اللفظ العربي على اللفظ الأجنبي نجد واضعي المعجم قد اضطروا أحيانا إلى استخدام مصطلحات معربة على حين أن غيرهم قد أدى المفاهيم نفسها بمصطلحات عربية مولدة؛ فمصطلح كل (٢٨٠٩) قد عربت في المعجم الموحد بالتاكميميَّة، وكذلك كل ما اشتق منها مثل: تاكميمي (٢٨٠٨) وتاكميم (٢٨٠٧) وتاكميم (٢٨٠٧).
- الديث عن معجم غائب داخل معجم حاضر. والملاحظ أن المصطلحات الحديث عن معجم غائب داخل معجم حاضر. والملاحظ أن المصطلحات الغائبة ليست موضوع جدل بين اللسانيين المعاصرين أو مستعملة في إطار ضيق، بل إنها تعرف نوعا من الشيوع الذي لا يمكن معه عدم الانتباه له. نذكر منها مصطلح argument المستعمل في المنطق و التداوليات والنحو التوليدي. (٢٨) وقد كان بإمكان المعجم الموحد تعويض بعض المصطلحات العامة بمصطلحات متخصصة تمثل مختلف مستويات التحليل اللساني تنتمي لمختلف التيارات اللسانية المعاصم ة. (٢٩)



### ... الخاتمة ...

فعلى الرغم من كل ما قيل في المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات يبقى هذا المعجم واحدا من المعجمات الرائدة في مجال اللسانيات، وقد استفاد مكتب تنسيق التعريب من جُلُّ هذه الانتقادات الموجهة للمعجم، وقام بتحيين المعجم الموحد في طبعة ثانية صدرت عام ٢٠٠٢. فقد جاء في مقدمة الطبعة الثانية ما يلي: «من دواعي التفكير في تحيين معجم اللسانيات الموحد، الطفرة النوعية التي عرفها هذا المجال في العقدين الأخيرين والتطور الحاصل في المدارس والنظريات والمصطلحات العديدة التي تمخضت عنها وعن نهاذجها ومناهجها». (٣٠) لا جدال إذن في أن تعريف القارئ العربي بمستجدات المصطلحات اللسانية في الساحة العلمية لهو الغاية الأساسية من هذا التجديد. كم كشفت لنا القراءة المتمعنة لهذا المعجم (المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات، الطبعة ٢٠٠٢)، مراعاة مصنفيه للعديد من المعايس اللغوية (الصرفية والصوتية)، في التعامل مع المُعرب والدخيل. فقد أفاد واضعو المعجم الموحد (٢٠٠٢) من طرائق وضع المصطلح في اللغة العربية، وبشكل أكبر من التعريب ومن الترجمة الجزئية؛ أي أن أسلوبهم اتجه نحو وضع مُقابل عربي للمصطلح العلمي الأجنبي، ومما يزكي هذا التوجه وجود مقابلات عربية عبارة عن (اشتقاق أو ترجمة أو عبارة اصطلاحية) لعدد من المصطلحات الأجنبية التي عربت في الطبعة السالفة (١٩٨٩). وقد عدّ المعجم الموحّد مصطلحات اللسانيات في طبعته الثانية تطورا نوعيا في المصطلحات اللسانية؛ فهناك مواد زيدت في المعجم وهناك بعض المواد حذفت. على العموم فقد أخذت الانتقادات التي وجهت للطبعة الأولى و ما أكثرها



بالحسبان، وحدت المعاني المختلفة للمصطلح الواحد في اللغة المصدر فمثلا يجد القارئ الآن مقابلين لمصطلح accent وهما لكنة و نبر (أما في السابق فقد قوبل فقط به (نبر))، وأضيفت التعريفات للمصطلحات وتخلوا عن عدد من المصطلحات التراثية التي قد لا تتناسب مع المعاني المستحدثة، فمثلا لقد استعيض عن اسم معنى (في مقابل اسم عين) مقابلاً له abstract noun به جرد)، واستعيض عن الاستحسان في مقابل اسم عين) مقابلاً له acceptability و الأهم من هذا هو أن المعجم في طبعته الجديدة يحقق الايجاز أو مرتبة التجريد الاصطلاحي في صياغة أو انتقاء المصطلحات (۱۳)، وذلك بالتعبير عن الكثير من المصطلحات بمقابلات مفردة وليست مركبة. فالمعجم الموحد بحكم وزنه وليد هيئة مكلفة بتنسيق التعريب قد تعرض لتسليط الضوء أكثر من غيره. ويظل (المعجم الموحد) – على الرغم من كل تعرض لتسليط الضوء أكثر من غيره. ويظل (المعجم الموحد) – على الرغم من كل ما قيل فيه – عملا مفيدا، نظرا لأهميته وأثره في تنمية البحث اللساني العربي الحديث تأليفا وترجمة. فهو يقدم دعها لا غنى عنه لكل مهتم باللسانيات في مجال الترجمة من العربية وإليها، وفي التعامل المباشر مع اللسانيات قراءة عامة أو ممارسة متخصصة.



١. سمير شريف ستيتية: نحو معجم لساني شامل موحد، مشكلات وحلول، ص١٧٤.

٢. المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات، (إنجليزي- فرنسي- عربي)، ص ١١ (المقدمة).

٣. المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات (ط٢): تقديم الطبعة الثانية، ص ١٤.

٤. المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات (ط١)، ص١١ (المقدمة).

ه. مصطفى غلفان: المعجم الموحد للمصطلحات اللسانية، أي مصطلحات لأي لسانيات،
 ص. ١٤٩٠.

٦. المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات (ط٢): ص ١٦ (المقدمة).

٧. مصطفى غلفان: المعجم الموحد للمصطلحات اللسانية، أي مصطلحات لأي لسانيات،
 ص ١٦٤.

٨. سعد مصلوح: دراسات نقدية في اللسانيات العربية المعاصرة، ص٢١.



- 9. فقد أقر مجمع اللغة العربية بالقاهرة مجموعة من القرارات التي تضع الأسس والقواعد التي
  ترشد عملية صياغة المصطلحات وتعريبها، ويمكن الرجوع إلى: مجموعة القرارات العلمية،
  مجمع اللغة العربية بالقاهرة، ١٩٦٣.
- ١٠. والدخيل في العربية هو: ألفاظ مقترضة من اللغات الأجنبية ولم تخضع للميزان الصرفي العربي، ولا للقوانين الصوتية للعربية.
  - ١١. المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات (ط٢)، ص ١٧.
  - ١٢. المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات (ط١)، ص ١٣.
  - ١٣. المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات (ط٢)، ص ١٥.
  - ١٤. حسن درير: المعجم الموحد ومسألة توحيد المصطلح اللساني العربي، ص ١٦٠.
    - ١٥. المرجع نفسه، ص ١٦٧.
    - ١٦. المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات (ط٢).
    - ١٧. ينظر: توبي لحسن: التعريف المصطلحاتي في بعض المعاجم العربية، ص ٢٤٥.
      - ١٨. المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات (ط١)، ص ٢٩.
        - ١٩. المرجع نفسه (ط٢)، ص ٨٥.
- ٢٠. ينظر: فريدة ديب: المصطلح اللساني في المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات نقد وتحليل،
   ص١٣٥ ١٣٦.
  - ٢١. المرجع نفسه: ص١٣٦.
- ٢٢. مصطفى غلفان: المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات أي مصطلحات لأي لسانيات، ص١٥٧. مصطفى علقان: المعجم الموحد المصلحات اللسانيات،
  - ٢٣. المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات (ط١).
    - ٢٤. المرجع نفسه (ط٢).
- ٢٥. مصطفى غلفان: المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات أي مصطلحات لأي لسانيات، ص١٥٦.
  - ٢٦. سلطان بن ناصر المنجيول: نقل المصطلحات اللسانية الاجتماعية إلى العربية، ص ٤٤.
    - ٢٧. حسن درير: المعجم الموحد ومسألة توحيد المصطلح اللساني العربي، ص ١٦٢.
      - ٢٨. مصطفى غلفان: استدراك على المعجم الموحد، ص ٧٨.
      - ٢٩. عبد القادر الفاسي الفهري: اللسانيات واللغة العربية، ج٢، ص ٢١٤.
        - ٣٠. المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات (ط٢)، ص ١٥. (المقدمة)
    - ٣١. حسن درير: المعجم الموحد ومسألة توحيد المصطلح اللساني العربي ص ١٦٤.



## المصادر والمراجع

- توبي لحسن: التعريف المصطلحاتي في بعض المعاجم العربية، تعريف المصطلح التداولي نموذجاً، مجلة اللسان العربي، الدار البيضاء، العدد ٤٨ ديسمبر ١٩٩٩.
- حسن درير: المعجم الموحد ومسألة توحيد المصطلح اللساني العربي، مجلة المستعرب، بودابست، المجر، العدد ٦٩٩٣٧٠.
- ٣. سعد مصلوح: دراسات نقدية في اللسانيات العربية المعاصرة، عالم الكتب، القاهرة، دط، ١٩٨٩.
- سلطان بن ناصر المجيول: نقل مصطلحات اللسانيّات الاجتهاعية إلى العربية في النصف الثاني من القرن العشرين، مركز حمد الجاسر الثقافي الرياض ط١، ٢٠٠٨.
- مسمير شريف ستيتية: نحو معجم لساني شامل موحد، مشكلات وحلول، مجلة أبحاث اليرموك، المجلد ١٠، العدد ٢، 1٩٩٢.
- عبد القادر الفاسي الفهري: اللسانيات واللغة العربية نهاذج تركيبية ودلالية، دار توبقال، الدار البيضاء، دط، ١٩٨٥.
- ٧. فريدة ديب: المصطلح اللساني في المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات نقد وتحليل، مذكرة ماجستير، إشراف: لبوخ

- بوجملين، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، ۲۰۱۳/۲۰۱۲.
- ٨. مصطفى غلفان: استدراك على المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات مجلة الدراسات المعجمية، تونس، العدد ٢، يناير ٢٠٠٣.
- ٩. مصطفى غلفان: المعجم الموحد
   للمصطلحات اللسانية، أي مصطلحات
   لأي لسانيات، مجلة اللسان العربي،
   العدد٢٤، ١٩٩٨
- ۱۰. مصطفى غلفان: استدراك على المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات مجلة الدراسات المعجمية، تونس، العدد ٢، يناير ٢٠٠٣.
- 11. المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، مكتب تنسيق التعريب: المعجم الموحد لمصطلحات اللسانيات، (إنجليزي-فرنسي-عربي)، مطبعة المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، تونس، ط١،



<del>valiges</del>

تُوجُّماتُ درًاسَةِ الأَسْطُورَةِ النَّظرَّيةِ فِحُقل إلإِنْثُرُوبُولُوجِيَّا الثقافيَّة

Approaches
of Theoretical Myth Study
in the Field of Cultural
Anthropology

م. د. ياسْ خِصْرَعَبْاسْ الجامعة المستنصرية كلية الآداب قسم الانثروبولوجيا التطبيقية

Lecturer Dr. yas K. Abbas

Department of Applied anthropology College of Art AL-Mustansiriya University

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي Turnitin - passed research





### ملخص البحث

يتجه البحث نحو التعريف بمفهوم الأسطورة من وجهة نظر الأنثروبولوجيا الثقافية بوصفها القضية التي طالما ناقشها علماء الأنثروبولوجيا على مدى قرنين من الزمن (القرن التاسع عشر والقرن العشرين) وماتزال موضوعا مهما للنقاش، ومن ثم بيان إهمال توجهات الاكاديمية في هذا الحقل المعرفي للأسطورة ومدى تداخل الأفكار الاسطورية مع الأفعال الطقوسية التي طالما كانت موضعا للنقاش عند علماء الانثروبولوجيا الكبار على مستوى المدرسة الانثروبولوجية الامريكية أو البريطانية أو الفرنسية مثل الأستاذ روبرت سمث وفرانس بواس وبرنسلاف مالينوفسكي وادموند ليج وليفي ستروس.

# تَوَجُّها تُدرًا سَةِ الأَسْطُورَةِ النَّظرَّية في حَقل الإِنشرُ وَبُولُو جِيًّا الثقافيَّة



#### **ABSTRACT**

The research study tends to introduce the concept of the myth from the view of cultural anthropology as an issue long discussed by anthropologists through two centuries (nineteenth and twentieth century). It is still an important topic for discussion, and then describes the most important trends in this field of knowledge of the myth and the mythical ideas with ritual acts that have long been a subject of discussion for the scientists of anthropology on the level of American or British or French anthropology; like Professor Robert Smith, France Boas, B. Malinowski, Edmund Leach and Levi-Strauss.



### ... المقدمة ...

تعد مظاهر السلوك والفعاليات اليومية أو الدورية وأنساق الفكر والتصور... جانبا من اهتها حقل الأنثر وبولوجيا بوجهتها الثقافية التي تبلورت مع مطلع القرن الماضي لاسيها على مستوى المدرسة الأنثر وبولوجية الأمريكية، وقد احتلت موضوعات الأساطير والطقوس والتصورات الغيبية موقعا مهها في أعهال روادها ومحدثيها وإن كانت مندرجة ضمن مجال بحثي أكبر عرف به (الثقافة) التي تمثل العصب الاساس لهذا الفرع المعرفي. إذ عملت الثقافة على أن تشطر الأسطورة إلى مستويين يكمل أحدهما الآخر، الأول: فكري أو تفكيري الذي يؤكد بناءها المكون من القصص والحكايات التي تدور أحداثها حول الآلهة والأبطال وقضايا الكون وعوالمه المتعددة والقوى الخفية المتضمنة فيه ؛ لبيان أصل الأشياء كالماء والتراب والضوء... والثاني: تمثيلي او تصويري الذي يؤكد ديمومة بنائها عبر الزمن برسائل تواصلية معبرة كاللفظة والايقونة...

يهدف البحث إلى بيان مفهوم الأسطورة أنثروبولوجياً وأبرز النظريات التي تعاملت معه لاسيها التوجهات الأكاديمية التي بزغت نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين، أما أهمية البحث فتتجه نحو مناقشة أفكار الباحثين الأنثروبولوجيين وتوجهاتهم النظرية عند دراسة الأسطورة والطقوس ومدى ارتباط بعضها ببعض.



## ما الأسطورة؟

تعريفات الأسطورة إلى حد ما غير موضوعية. إذ يعرف الباحثون الأسطورة وفقا للصفات الأكثر فائدة لأبحاثهم. ويؤكد كل تخصص الأكاديمي خصائص مختلفة للأسطورة، وتحديدها وفقا لمحاور هذا التخصص. وإنه من الصعب أن تستقر على تعريف معين حتى في ضمن هذه التخصصات المعرفية. يرى معظم المنظرين الأسطورة أنها قصة تهدف إلى تلبية حاجة. وعليه ناقشوا أي الحاجات التي تنجزها الأسطورة، وما مادة الموضوع الذي ينبغي للمرء أن يعده أسطورة، وهل ينبغي ان تكون محفوظة في العقل. بلحاظ أن الأفكار النظرية للأسطورة مهيمنة على أي لحظة من التاريخ، وفي كثير من الأحيان مؤثرة روحيا وذات تفكير خفي للمدة الزمنية نفسها أيضا. لذا كتب عددٌ من علماء الأنثر وبولوجيا في موضوع الأسطورة بها في ذلك Malinowski. Boas, Strauss من علماء الأنثر وبولوجيا في موضوع الأسطورة المناه في ذلك

يستكشف الأستاذ W. Doty، في كتابه الميثوغرافيا Mythography النظريات المختلفة للأسطورة، ويعمل على جمعها في تعريف أو نظرية واحدة مفيدة في موضوع دراسة الأسطورة وتحليلها. وهذا التعريف متعدد الطبقات ومتعدد الوظائف، ومن أجل فهم ميثولوجيا أي ثقافة واحدة فإنه يجب أن ننظر أيضا في الطقوس والايقونة الواصفة لها، وبالصياغة الآتية (٢):

يتكون الجزء الأساس للميثولوجيا من (١) شبكة معقدة عادة من الأساطير التي هي (٢) ذات اهمية من الناحية الثقافية (٣) وتخيلية (٤) وقصصها منقولة (٥) بوسائل من الإلقاء المجازي والرمزي (٦) ومخيال تصويري (٧) وإقناع ومشاركة عاطفية (٨) وتعليلات اولية وتأسيسية (٩) لجوانب العالم الحقيقية والمجربة (١٠) وادوار النوع البشري ومكاناته النسبية داخلها. قد تنقل الأساطير (١١) القيم

AC 28.

السياسية والأخلاقية للثقافة (١٢) وتزود انساقا للتفسير (١٣) والخبرة الفردية ضمن المنظور العالمي، والتي قد تشمل (١٤) تدخل الكيانات فوق البشرية (١٥) فضلا عن جوانب من النظم الطبيعية والثقافية. ويجوز سن الأساطير أو تظهر في (١٦) الطقوس والاحتفالات والمسرحيات (١٧) وأنها قد توفر المواد اللازمة لوضع ثانوي، بعد أن تصبح مجرد صور ميثيمية تأسيسية أو نقاط مرجعية لقصة لاحقة مثل، الحكاية والخرافة التاريخية، والرواية، أو النبوءة (1: 34-pp33).

يأخذ هذا التعريف بعين الاعتبار كلاً من المواقف الثقافية تجاه السرديات والخصائص الشكلية لهذه السرديات. إنه يشمل أيضا الطرق التي تمكن الأساطير أن تعمل في أي ثقافة معينة. وإنه يجمع بين جوانب نظريات كثيرة سابقة.

# الموقف الأكاديمي للأسطورة

قد تكون نظريات الأسطورة قديمة قدم الأساطير نفسها. وقد تعود إلى زمن الفلاسفة الأوائل او قبلهم. وفي العصر الحديث على وجه التحديد، منذ النصف الثاني من القرن التاسع عشر، يمكن وصف النظريات التي تبلورت بالعلمية. قد يكون لبعضها (النظريات العلمية) نظيراتها في وقت سابق، ولكن ما يزال التنظير العلمي يختلف عن تنظيرات الوقت السابق الذي كان تأملياً إلى حد كبير ومعقداً، فضلا عن ارتكاز التنظير العلمي على المعلومات المتراكمة على نحو أكبر. وقد لخص استاذ الأنثروبولوجيا Beattie اختلافات الموقف النظري المكن تطبيقه على العلوم الاجتماعية الأخرى بالاتي:

كانت (التنظيرات) مقتبسة من تقارير المبشرين للقرن الثامن عشر والقرن التاسع عشر، والمسافرين نحو أفريقيا وأمريكا الشهالية ومنطقة المحيط الهادئ



وغيرها من المناطق التي وفرت المواد الخام واستندت إليها الأعمال الأنثر وبولوجية الأولى، والمدونة في النصف الثاني من القرن الماضي. قبل ذلك، بطبيعة الحال، كان هناك الكثير من التخمين حول النظم الإنسانية وأصولها... ولكن لم يكن هؤلاء المنظرون من المفكرين الامبريقين على الرغم من تكهناتهم التي كانت في كثير من الأحيان رائعة، ولم تكن استنتاجاتهم مستندة الى أي نوع من الأدلة التي يمكن اختبارها، بل جادلت استقرائيا أنها من المبادئ التي كانت في معظمها متضمنة بثقافتهم. كانوا حقا الفلاسفة والمؤرخين في أوروبا، وليس علماء في الأنثر وبولوجيا بثقافتهم. كانوا حقا الفلاسفة والمؤرخين في أوروبا، وليس علماء في الأنثر وبولوجيا (6-pp5:2).

ان نظريات الأسطورة مكرسة لبعض المجالات الأكبر من مفهومها بكثير وما الأسطورة الا مجموعة فرعية، على سبيل المثال، إن النظريات الأنثروبولوجية للأسطورة هي نظريات الثقافة ويتم تطبيقها على حالة الأسطورة. وان النظريات السيكولوجية للأسطورة هي نظريات العقل. اما النظريات السيسيولوجية للأسطورة فهي نظريات المجتمع. لا توجد نظريات للأسطورة نفسها، لأنه ليس هناك تخصص للأسطورة في حد ذاته. اذ ليست الأسطورة مثل الأدب، لذلك فقد ادعى أنه يجب أن تدرس بوصفها أدبا اكثر من أنها التاريخ او السيسيولوجيا، أو أي شيء آخر غير ادبي، اي ليس هناك دراسة للأسطورة بوصفها اسطورة.

ما يوحد دراسة الأسطورة عبر التخصصات هي الاسئلة المطلوبة، مضمون تلك الأسئلة في ثلاثة مرتكزات رئيسة هي (الأصل، والوظيفة، ومادة الموضوع). المقصود بالأصل لماذا تنشأ الأسطورة؟ وكيف؟ والمقصود بالوظيفة هي لماذا استمرت الأسطورة وكيف؟ إن الإجابة على سؤالي: لماذا الاصل؟ ولماذا الوظيفة؟ عادة ما يكون حاجة او ضرورة ملحة، اي تظهر الأسطورة الى الايفاء والدوام من

AL S.

طريق استمرار الالتزام بها. وما الضرورة الا هي التفاوت من نظرية إلى نظرية. في حين المقصود بهادة الموضوع المرجع إلى الأسطورة. بعض النظريات تقرأ الأسطورة حرفيا، بحيث يكون المرجع بسيطا، ومثال واحد واضح (الآلهة). ونظريات أخرى تقرأ الأسطورة رمزيا، ويمكن أن يكون المرجع يرمز إلى أي شيء.

النظريات لا تختلف في إجاباتها على هذه الأسئلة فحسب ولكن في الأسئلة التي تعرضها أيضاً. بعض النظريات، وربها بعض التخصصات، يكون التركيز على أصل الأسطورة، وبعضها الآخر على والوظيفة، وبعض آخر ما يزال على مادة الموضوع فقط. بعض النظريات تعالج الأسئلة الثلاثة جميعها، وبعض النظريات ترى أن عنوان الأصل أو الوظيفة يتعامل مع اما (لماذا أو كيف) ولكن ليس كليهها.

من السائد القول إن نظريات القرن التاسع عشر ركزت على مسألة الأصل وان النظريات التي انبثقت في القرن العشرين قد ركزت على القضايا المتعلقة بمسألة الوظيفة ومادة الموضوع. ولكن هذا الوصف يخلط بين الأصل التاريخي مع الأصل المتكرر. لا تدعي النظريات التي تقر تقديم أصل الأسطورة معرفة متى ظهرت لأول مرة واين، ولكن لماذا تنشأ أسطورة? وكيف؟ وفي أي مكان وزمان تعمل؟، في حين كانت القضية الأصلية المتكررة والشعبية في القرن العشرين بالنظريات كما هو الحال مع نظريات القرن التاسع عشر، الاهتمام بمسألة الوظيفة والموضوع التي عدت القاسم المشترك لنظريات القرن التاسع عشر الى تلك التي في القرن العشرين.

يناقش الاستاذ (R. Segal) البناء الاكاديمي للأسطورة بان هناك فرقاً حقيقياً واحداً بين نظريات القرن التاسع عشر والعشرين. تميل نظريات القرن التاسع عشر لرؤية مادة موضوع الأسطورة بوصفها العالم الطبيعي وأن ترى وظيفة الأسطورة بوصفها التفسير الحرفي أو وصفا رمزيا لذلك العالم. اذ التقطت عادة لتكون نظير



البدائية إلى العلوم، وكان من المفترض أن تكون حديثة بالكامل. وقد سلم العلم بان الاسطورة ليست بالكاد زائدة عن الحاجة ولكنها لا تتفق بشكل صريح معه، بحيث ان المحدثين، الذين هم بحكم تعريفهم العلمي، كانوا رافضين لها، على النقيض من ذلك، مالت نظريات القرن العشرين لمعرفة أي شيء تقريبا عن الأسطورة ولكن عفا عليها الزمن لنظيرها العلم، سواء في الموضوع أم في الوظيفة. ومن ثم فليس المحدثون ملزمين بالتخلي عن الأسطورة لأجل العلم. وإلى جانب أسئلة الأصل والوظيفة والموضوع، هناك الاسئلة التي تتضمن ما يأتي: هل الأسطورة عالمية؟ هل الأسطورة حقيقية؟ الإجابة عن هذه الأسئلة تنبع من الأجوبة على الأسئلة الثلاثة الأولى (14-pp13:2).

ويضيف (Segal) أن النظرية التي تدعي أن سبب ظهور الأسطورة والوظائف التي تعمل على انجازها هو من أجل شرح عمليات الطبيعة وتقييد ما هو مرجح من الرأي وهذه النظرية ترى أن ظهور الأسطورة هو للمجتمعات المفترض انها متجردة من العلم. وعلى النقيض من ذلك، النظرية التي تدعي أن ظهورها والوظائف التي تقوم بها هي لتوحيد المجتمع هو التصور الذي يراه المتخصصون جيدا ومقبو لا وربها لا غنى عنه حتى لجميع المجتمعات. فالنظرية التي تتمسك بان وظائف الأسطورة شرح عمليات الطبيعة قد سلمت بزيف الأسطورة حين يثبت التفسير التعارض مع الوجهة العلمية. وان النظرية التي تنص على ان وظائف الأسطورة لتوحيد المجتمع قد تحايل على مسألة الحقيقة، مؤكدا أن المجتمع يتوحد عندما يعتقد أعضاؤه بان القوانين التي يلتزمون بها قد سنت منذ عهد بعيد من الأسلاف المبجلين، فيها اذا كانت هذه القوانين قد سنت حقا في ذلك الوقت ام لا (15-pp14:2).



## الأساطير والطقوس

إن أهمية الأساطير في المقام الأول نابع من كونها تمتلك قدراً من الامكانية لأن تقول شيئا عن التنظيم الاجتهاعي، والقرابة، والاعراف... وتشكل جزءا أساسيا لجميع الثقافات البشرية، فضلا عن أنها تمثل مجالا لدراسة علماء الأنثروبولوجيا منذ بداياته الاكاديمية الذين كانوا مترددين (في معظم الحالات) بتكريس جهودهم لدراسة الأسطورة (من بين الاستثناءات البارزة Boas and Strauss) وفضلوا أن تدرج في ضمن الأعراف أو المعتقدات للشعوب التي تحت البحث.

كان الاستاذ (R. Smith) أول علماء الأنثر وبولوجيا الذين حاولوا تحديد العلاقة بين الأسطورة والطقوس. وقد أعطى بوضوح الأفضلية للطقوس. وقد تأثرت أعال علماء الأنثر وبولوجيا (فيما بعد) بتوجهاته التي كان مفادها بانها الموجهة اولا وقبل كل شيء نحو الجوانب (الاجتماعية) للثقافات والمجتمعات المعنيين بدراستها. وكان من علماء الأنثر وبولوجيا السباقين في توضيح العلاقة بين الأسطورة والطقوس مبينا تصوراته لأسبقية الطقوس على الأسطورة عند مناقشة مفهوم الدين بوصفه حقيقة اجتماعية، والتي عرفت فيما بعد بالسيسيولوجي (Durkheim) ويعد كتابه او محاضراته (دين الساميين) مرجعا مهماً لكل من يروم البحث بموضوع الاديان. اذ كان مهتما بعناصره المشتركة في التجربة الحديثة والبدائية. ومثلما أسس (A. Tylor)

ومثل الغالبية العظمى من معاصريه (مع استثناء ملحوظ من M. Muller ومثل الغالبية العظمى من معاصريه (مع استثناء ملحوظ من R. Smith) أن أفضل طريقة لدراسة الدين هي دراسة صورته الأكثر بدائية. كما هو الحال في حالة الشعوب الجزيرية (السامية). اذ حافظت هذه الصورة على أنموذج الحياة والأعراف للبدو الرحل، بداع أنه أجرى دراسات بالفعل للقرابة



والزواج في الجزيرة العربية عام (١٨٨٥) (٣). وقاد تأكيده المكونات الاجتهاعية للدين إلى الظن بأن ذلك هو العمل الذي يهمنا اكثر بكثير من المعتقد. لذلك، يجب أن تأتي الطقوس قبل الأسطورة (p18:3).

في جميع الأديان العتيقة، تأخذ الميثيولوجيا مكان التعليم، بتلك المعارف المعنية بالآلهة المقدسة للكهنة وعامة الناس (حتى الان) بوصفها لا تتألف من مجرد قواعد لأداء الأعهال الدينية، وانها تفترض صورا قصصية عن الآلهة، وهذه القصص تحمل تفسيرا وحيداً يتم تقديمه عن تعاليم الدين والقواعد المقررة من طقوس. وبناء على ذلك، فإن المترتب على الأساطير انه لا يجب أن تأخذ مكانا بارزا في كثير من الأحيان لأن الاستناد إليها يكون في الدراسة العلمية للمعتقدات القديمة. اذ بقدر ما تكون الأساطير شرحا للطقوس، فان قيمتها ثانوية تماما، ويمكن التأكيد بثقة مع كل حالة تقريبا. فالأسطورة استمدت من الطقوس وليس الطقوس من الأسطورة، والثابت ان الطقوس كانت راسخة وان الأسطورة كانت متغيرة، وكانت الطقوس إلزامية والإيهان بالأسطورة كان بناء على تقدير المتعبد. وكقاعدة: الأسطورة لا تفسر أصل الطقوس لأي أحد لا يؤمن بها لأن تكون سردا لأحداث حقيقية، والمثيولوجي الواضح لن يصدق ذلك. ولكنها إذا لم تكن صحيحة، فإنها في حد ذاتها تتطلب أن تكون مشروحة، والكن مع الطقوس بالاستعهال التقليدي (1929-20).

وضح (R. Smith) أنه ينبغي النظر في الطقوس قبل الأساطير ليس فقط في الترتيب من حيث الأهمية (على عكس الغالبية العظمى من الدراسات في وقته)، ولكن هذه الطقوس حرفيا سبقت الأساطير في الوقت. الأفعال تأتي أولا، ومحاولات الإنسان لشرحها وعقلنتها بعد ذلك (p20:3).

A START

ويمكن أيضا أن يفهم هذا المقطع على أنه رد فعل ضد التعميهات على غرار فكرة (علم البدائي) لإنسان (البرية) كها عبر عن ذلك (Andrew Lang).

اعتقد (R. Smith) بوضوح أن هناك عناية مبالغاً فيها بالأعمال التي جرت في وقته للمعتقدات والقصص المتعلقة بالآلهة، على حساب الطقوس. اذ يجب ان تشكل الطقوس أساس أي منحة دراسية جادة على حساب دين البدائي لأنها (الطقوس) اجتماعية أساسا في الخصيصة، ونظرا لأنها تأكيد لمعدل أماكن وأدوار البشر في ضمن مجتمعاتهم (المجموعات الاثنية أو القبائل). ما اعتقد من هؤلاء الأفراد (أو ما لم يعتقد) في مجتمعاتهم كانت مسألة من اختيارهم الشخصي. ان ما أنجزوه أو ما لم تكن المشاركة فيها.

في تعليق قدمه (S. Cook) على الطبعة الثالثة من محاضرات (R. Smith) أن الأساطير على وجه التحديد اهتهام شخصي، ولكنها بشكل عام مختلفة النداء نحو أنواع عديدة للعقل في المجتمعات المختلطة اعتياديا. وعلق على تمييز (R. Smith) بين الاساطير الابتدائية والثانوية، فالابتدائية بالمرة قد اتصلت بنسق المعتقدات والنظرة المحددة، وترتبط في المقام الأول بالعمل الطقوسي، و(الثانوية) التي تلك هي أقل أهمية من حيث قيمتها، فهي تقوم على سوء الفهم (مثل الصور والكلمات والأسماء) بل هي تفسيرات للتفسيرات بعد أن فقدت اساس التقليد القديم (25-pp23:3).

أقرت أهمية الأساطير بشكل واضح من بدايات الأنثروبولوجيا كتخصص اكاديمي في أواخر عقد ١٨٨٠. وأصبح فصلها عن المعتقدات والطقوس معيارا في جميع الأعمال الاثنوجرافية الرئيسة. ذكر مؤسس الأنثروبولوجيا الأمريكية (F. Boas) أن عادات شعوب الأصلية وطقوسهم تختفي بسرعة في ضوء التقدم التكنولوجي الضخم والتوسع الاستعماري الهائل. وهذا يؤدي إلى اختفاء دائم للشيء الذي عده



(Boas) ممثلاً لتراث العالم كله. وكانت الطريقة الوحيدة للحفاظ على هذا التراث في الذهاب إلى الميدان وتسجيل سر ديات الأمريكيين - بأكبر عدد ممكن.

كتب الاستاذ (F. Boas) مجلدا ضخها تحت عنوان ضيق للغاية هو: ميثولوجيا شعب تسيمشيان (ئ) (Tsimshian Mythology) الذي يعد واحدا من ابرز دراساته الإثنوغرافية لشعوب الساحل الغربي، وهو إسهام يعد في غاية الاهمية لنظرية الاسطورة والتنظيم الاجتهاعي. دون وصفه الاثنوغرافي في مجلد ضخم مكون من الاسطورة والتنظيم الاجتهاعي. دون وصفه الاثنوغرافي في مجلد ضخم مكون من الاسطورة وفي غضون اثنى عشر عاما من بداية القرن العشرين الى منتصف العقد الثاني، وقد صمم نواة مجلداته لوصف وتحليل التقاليد الشفاهية لهذا الشعب. حاول هذا الكتاب تقديم ملخص لأعراف مجتمع هنود (Tsimshian) من كولومبيا البريطانية. واستند هذا الكتاب إلى القصص التي جمعها من سكانها الأصليين. وحاول أيضا أن يميز بين الأساطير والحكايات ولكن دون نجاح يذكر وفي نهاية المطاف، استقر للتوصل الى تسوية، واصفا موضوعة هذا الكتاب (سلسلة من الحكايات) والتي تعد أساطيرا عند الـ (Tsimshian).

خص الصفحات (٤٤-٥٥) للتعريف بالشعب من ناحية الموقع والامتداد وأصل التسمية وثقافتهم المادية... ومن (٥٨-١١٣) لأساطيرهم وحكاياتهم (legend) مناقشا أسطورة الغراب التي تصف أصولهم وأصل الضوء وأصل النار وأصل انحسارهم ووصف المعبود وسمك السلمون والحرب والرياح... ومن (١١٣-٣٣٩) الى الاستمرارية بوصف الأساطير المتعلقة بالشمس والقمر والجهات الأربعة وتحول زوجة الصياد الى قندس (كلب الماء) والصياد وزوجته الأرملة ومن ثم العنكبوت والبنت الأرملة... ويقسم الصفحات (٤٤٣- ١٨٥) الى عدد من الاجزاء والتي تمثل خلاصات او خواتم الاساطير مثل زيارة

AGA.

الاخوة للسهاء ومحاوراتهم والكانبالية واصلها وقصة عشيرة الذئب ويخص الجزء الثاني لتقديم وصف لحكاياتهم السردية والثالث لمجتمعهم والرابع بالدراسة المقارنة للأسطورة عندهم والخامس بخلاصة الدراسة المقارنة والأخير بقصص أسطورية قصيرة وضح فيها موضوع الذئاب والدب والنجوم والحرب والاقزام والطيور وقصة الروح في المنام... واختتم مجلده بالإشارات والمراجع والملخصات والمخططات والرسومات التي انحصرت بين (٧٢٢-١٠٠٧).

توصف أساطيرهم بانها حكايات مرت شفاهيا من جيل لآخر، إذ إن أداوكس (Adaawx) عمثل القصة التي تتعلق بالأرواح الحيوانية وفي مظهر بشري وترتبط عادة بأصل الأرض والناس عليه، على النقيض من ذلك، حكاية التاريخ او مغامرة ماليسك (Malesk) التي غرضها الترفيه اكثر من الشرح او التفسير (4: 55).

ولعب الغراب الأسود دوراً بارزا في أساطير الشعوب الأصلية لساحل الشهال الغربي للمحيط الهادي، فالغراب في أساطيرهم هو الخالق للعالم ولكنه في الوقت نفس هو الخالق المحتال. إذ تشير واحدة من سرديات هذه الشعوب إلى قصة الخلق نفس هو الخالق المحتال. إذ تشير واحدة من سرديات هذه الشعوب إلى قصة الخلق (Creation story) إذ كان يدرس على يد أبيه ليكون خالقا وقد كان غير راض عن هذا الخلق، إذ خلق الكون ولكنه كان غير قادر على منحه الضوء والماء، وقد سمع بان الضوء قد يكون موجودا بشكل خفي في أرض بعيدة، لذا قرر السفر اليه وسرقته، وعندما اكتشفه في أسرة بمنزل تعيش فيه امرأة شابة مع أبيها، بدأ بالعديد من الخدع اولها تحويل نفسه إلى بقعة صغيرة من التراب وتسلل الى مياه الشرب الذي ابتلعته البنت لتصبح حاملا وأنجبت مولودا غير عادي او طفلا صعب المراس نتيجة بكائه المستمر والذي يطلب فيه تلك الرزم التي تتدلى على الحائط مناشدا مسها وما ان تم جلب واحدة من الحقائب من أجل اللعب بها وتهدئته



حتى تدحرجت عنه إحداها بعيدة وطافت بعيدا وتلاشت من خلال ثقب المدخنة، وصلت الى السهاء حتى تبعثرت وتشتت نجوما عبر السهاء. وصرخ الطفل مرة اخرى لمنحه الرزمة الاخرى التي كانت تتدلى على الحائط وايضا ابتعدت عنه لتطفو وتصل السقف ثم عبر ثقب المدخنة لانفراجها قمرا، هذا من شأنه أن يحدث مرة أخرى مع الحزمة الثالثة والأخيرة، والتي حلقت بعيدا، وأصبحت أشعة الشمس. بعد الخدع التي قام بها الغراب نجح في تحقيق الضوء لكل العالم، ثم طار بعيدا من طريق ثقب المدخنة (B.Malinowski). وكرس الاستاذ (B.Malinowski) عمله الميداني في مونوغرافات سكان جزر التروبرياند في دراسته (بحارة غرب المحيط الهادي). خص أجزاء منها للتعامل مع الأساطير والطقوس المرتبطة بفعالية الـ (كولا kula). معتقدا بأن الأساطير تمثل ميثاقاً عملياً (Pragmatic Charter) الذي هو مجموعة من القواعد أو شفرات للسلوك، التي تمكن الوظائف الاجتهاعية للثقافة من أن تزدهر.

تلعب الأسطورة دورا مها عندما تطلب الطقوس، والاحتفال، والقاعدة الاجتهاعية أو الأخلاقية تسويغا للقديم، وللواقع، وللمحرم. اذسعى (Malinowski) للتمييز بين ثلاثة أنواع من الحكايات التي واجهها في جزر التروبرياند. الحكايات الخيالية والخرافات، التي قيل عنها إنها من أجل التسلية وبوصفها التصريح الخيالية والخرافات، التي قيل عنها إنها من أجل التسلية وبوصفها التصريح الاجتهاعي المقصود لتلبية الطموح المجتمعي، بخلاف ذلك الأسطورة التي هي الواقع المعاش، وانها ليست رمزية، ولكن التعبير المباشر عن مادة موضوعها، وليست التفسير في ارضاء الاهتهام العلمي، ولكن الانبعاث السردي لواقع البدائية وليست التفسير في ارضاء الاهتهام العلمي، ولكن الأساطير ضرورية من أجل فهم معنى الطقوس ووظيفتها الحقيقية. إذا فالطقوس تشكل تجديدا للأحداث ويمكن أن تحدث في واقع آخر، أي انها الضرورية من أجل تقييم الأفراد (والمجتمع أو الثقافة نفسها) ضمن هذا الواقع.

AG 28.

ميز (Malinowski) بين عدة أصناف من الأساطير: تصف الاولى الأحداث القديمة التي وقعت عندما كانت الأرض مأهولة العوالم، وكانت تتعلق بأصل الكائنات البشرية الأولى، والعشائر، والقرى، وكذلك العلاقة بين هذا العالم والعالم المستقبلي. والثانية أساطير الثقافة التي تتعلق بالغول وأكلة لحوم البشر، وكذلك نحو الكائنات البشرية التي تقيم أعرافاً محددة واحتفالات شعائرية. وتتعلق بالأحداث عندما تسكن الكائنات البشرية الأرض بالفعل، وعندما وضعت بالفعل الاعراف الاجتماعية. وأدرجت أيضا قصصا عن بطل ثقافة التروبرياند. وأخيرا، أساطير الكائنات البشرية التي تظهر بشكل عادي فقط. أي الذين لديهم صلاحيات استثنائية (السحر، الذي هو عند (Malinowski) يرتبط ارتباطا وثيقا بالدين) وتلك القصص التي تصف أصول السحر أو مصادره، والزوارق الخاطفة او الطائرة، وكذلك بعض أساطير الـ (كولا). ويضيف ان العديد من الأساطير تقع ضمن اثنين أو حتى كل من هذه الفئات (185-pp182:4). والفروق بينها ليست دائها واضحة. فالقوة الرئيسة التي تقف وراء حياة الترورياند هي القصور الذاتي للأعراف. وقد خلص (Malinowski) إلى القول إن الماضي هو أكثر أهمية من الحاضر. وان قصص الماضي تمتلك أيضا عنصر العالمية (الجميع يعرفهم والجميع يتحدث عنهم) وهذا يسهم بوظيفة معيارية للأساطير (p187:5).

ويعد الأستاذ X (Kluckhohn). واحدا من علماء الأنثروبولوجيا الأوائل الذين حاولوا توضيح العلاقة بين الأساطير والطقوس. اذ ناقشت مقالته الصادرة عام ١٩٣٩ (أساطير وطقوس: نظرية عامة) بالتفصيل العلاقة بين الطقوس والأساطير، معترفا فيها بشكل واضح مدى استفادته من التحليل النفسي لاسيها عند (Freud وقد اشار إلى ان توظيف تفسيرات التحليل النفسي ليس من قبيل الصدفة، بل كان مهتها جدا بها وباختلاف شروحاتها، والتي كان يعتقد أنها قد أهملت في



الأبحاث الأنثروبولوجية السابقة. وموضحا أيضا الصعوبات التي تواجه عملية إجراء تمييز واضح بين الأساطير والخرافات وحكايات الجان. عرف الأسطورة بأنها حكاية مقدسة (6: P47)، ولكن وجد أن تعريفه هذا غير مرض بسبب نقص أو فقدان المزامنة مع الطقوس. اى أن هناك ثقافات تتزامن فيها الأساطير والطقوس مثل القداس المسيحي، وإلى ثقافات (وهنا التفت الى تجربته الميدانية الواسعة النطاق بين أفراد قبيلة النافاهو والبويبلوس) التي لا تفعل ذلك. وأن السؤال أسبقية الاحتفالية أو الميثيولوجيا بلا معنى حاله حال الأسئلة التي من نموذج أسبقية الدجاجة أو البيضة (P54:6). الشيء المهم حقا هو تمييز الترابط المعقد للأسطورة (والذي هو أحد أشكال الأيديولوجيا) مع طقوس وأشكال عديدة أخرى للسلوك. وجنبا إلى جنب مع أساتذته (Boas and Benedict)، عارض أيا من العموميات الكبيرة أو البيانات المبسطة. اذ ليس هناك طريقة عملية لتحديد أولوية واحدة أو أخرى، ولكن يمكن للمرء أن ينظر فقط في الاتجاه العام ضمن ثقافة معينة، وسيعتمد هذا الاتجاه على عدد من السيات الثقافية الخاصة، وكذلك على الردود الفردية لهذه السيات (6: P70). في النهاية، ظل (Kluckhohn) بالقرب من نظريات علم النفس المتأثر بها، لأنه يخلص إلى أن الاساطير والطقوس هي تسهيل لتكيف الفرد مع مجتمعه. فلديها أساس نفسي مشترك، وإلى حد ما إنها فوق الفردية. كلاهما منتجات ثقافية، وجزء من الوراثة الاجتهاعية للمجتمع (6: P79).

تم تطوير فكرة الأسطورة والطقوس بوصفها نتاجات ثقافية من (E. Leach) الذي حدد الطقوس من وجهة نظره على أنها نسق للتواصل الرمزي. أي الإمكانية في الملاحظة. إذ حاول في هذه المنهجية التوفيق بين وجهات النظر المتباينة التي سبقته. والحل، في رأيه، انه ينبغي النظر للطقوس على انها شيء متصل بتقنية تماما كالمقدس الذي هو متصل بالمدنس. فوجهات النظر الانثروبولوجية السابقة (يقصد

AG.

ها كل من Durkheim, Mauss, and Malinowski) لا تشير الى أنواع الفعل ولكن الى جوانب تقريبية لأي صنف من الفعل. فالطقوس هي تعبير رمزي يقول شيئا عن الأفراد المشاركين في الفعل. وإن الأسطورة في مصطلحاتي هي النظرة للطقوس فالأسطورة تعنى الطقوس، والطقوس تعنى الأسطورة، فهما واحد واحداهما مثيل للآخر (p13:7). وفي هذا المعنى، تخطى بوعى بعيدا عما كان يعد أن يكون المذهب الكلاسيكي في الأنثروبولوجيا الاجتماعية (البريطانية)(٥) التي ادعت بان الأسطورة والطقوس هما كيانات منفصلة من الناحية المفاهيمية، تديم بعضها بعضاً بالاعتراد الوظيفي المتبادل، فالطقوس هي المسرحة للأسطورة، والأسطورة هي المرسوم أو الميثاق للطقوس، وكما أراها (والكلام للأستاذ Leach) من انها التعبير بالألفاظ حالها حال الطقوس التي هي التعبير بالعمل كلاهما يقول الشيء نفسه. وان طلب أسئلة عن محتوى المعتقد على انه غير متضمن في محتوى الطقوس هو كلام مبتذل (14-pp13:7). يمثل هذا الموقف قطيعة جذرية مع الوظيفية، وخطوة مهمة نحو التفسيرات البنيوية للأسطورة. أي أن الأساطير ليست سوى طريقة واحدة لوصف أنواع معينة من السلوك البشري. وعلاوة على ذلك، يمكن أن يفهم الفعل الطقوسي والمعتقد على حد سواء على أنها صور رمزية تكشف عن النظام الاجتماعي. وهذا ممكن لأن الطقوس في سياقاتها الثقافية هي دائها أنهاط رموز، ولها البناء نفسه من نمط آخر من الرموز، التي تتألف من عبارات ومصطلحات فنية يستنبطها الأنثر وبولوجي من أجل تفسيرها، ويتم المصادقة عليه اجتماعيا، اذ هي نسق لطقس ديني خاص بالعلاقات بين الأفراد والجماعات. ورغم أن هذا النسق غير معترف به عمليا دائما، فانه يجب تذكير أفراد المجتمع بالبنية الأساسية التي توفر الإطار لجميع الأنشطة الاجتماعية. ميز (Leach) بين ثلاثة أنواع من السلوك: التقني العقلاني (اي الموجهة نحو نهايات محددة، عندما يحكم وفقا لمقاييس ثابتة، وعندما يفضي الى نتائج



بطريقة ميكانيكية) والتواصلي (أي جزء من النظام الذي ينقل المعلومات من خلال الرموز الثقافية) والنوع السحري (أي كفايته من حيث الاصطلاح الثقافي). وقد عد النوعين الأخيرين طقوساً. وهكذا، من جهته، قد قدم انفراجة كبيرة بعدم تمييز السلوكيات اللفظية من غير اللفظية منها. ونتيجة لذلك، أغلق الفجوة بين الطقوس والاسطورة أي تقليل التمييز بين الأسطورة والطقوس. وأصبح ابتكاراً رئيساً: فإذا كانت الطقوس مركبة من كلهات وأفعال وان النطق للكلهات كان سابقا طقسا. لذا أصبحت الطقوس اللغة المكثفة، وأصبح البدائي رجلاً عبقرياً وإبداعياً.

في عام ١٩٥٥، أعلن الأستاذ (L. Strauss) في مقالة رائعة موسومة بـ (الدراسة البنيوية للأسطورة) قدوم البنيوية إلى الدراسة الأنثر وبولوجية، وتقريبا في الوقت نفسه الذي ناقش (Leach) فيه الاساطير، ولكن بشكل أكثر وضوحا وأكثر صراحة من ذلك بكثر، وقال: إنه ينبغي لنا الانتقال مباشرة من التناقضات الظاهرة التي تشكل الأساطير. لذا ميز (Strauss) الأساطير بوصفها تواصلا. وأقر الارتباط الجلي بين الأساطير واللغة (بحكم قابليتها بالتعبير عن الاساطير). على غرار اللغوى السويسري (de Saussure) فضلا عن (Trubetzkoy, Jakobson and Hjelmslev) وميز نظاماً آخر هو العلامات الايمائية او غير اللفظية التي يمكن أن تفسر الاساطير بطريقة مماثلة كاللغة، ويضيف بان الأسطورة تماما مثل اللغة، تتألف من وحدات تأسيسية، وهذه الوحدات تفترض مسبقا (تقضى ضمنا) وجود الوحدات المتشكلة في اللغة عند تحليلها على مستويات أخرى وهي الصوتيات والوحدات الصرفية والدلالات (p211:8). وقد دعا هذه الوحدات بالميثمات (النواة الاساسية للأسطورة mythemes). ومن خلال التحليل لعلاقات الميثمات المختلفة (التي يبقى بناؤها في اللاوعي) نستطيع فهم معنى الأسطورة. والفهم بهذه الطريقة هو انه يمكن للمرء أن يقول إن الأسطورة، ينبغي أن تكون بمثابة سد الفجوة بين المنظور AL S.

المتزامن والمتعاقب. قدم (Strauss) ثلاث طرق لتحليل الأسطورة: من حيث الخاصية القابلة للانعكاس أو غير القابلة للانعكاس لوجود التعاقبات فيها، ومن حيث معايير المبادلة، وأخيرا عد الأسطورة بوصفها طقوس الفكر خاضعة للاتجاه الذي في بعض نواحيه طبيعي ويظهر من التحليل لما هو بعين الاعتبار طقسا بوصفه المعمول به. توفر هذه الطريقة (الثالثة) قابلية التحقق من قيمة النتائج التي حصل عليها النوعان الأوليان (212-pp211:8)

وأشار إلى حقيقة أنه في كثير من الحالات (عندما كان يعمل أول المقام مع مواد الهنود الحمر ومعظمهم من هنود البيبلو والباوني) ليس هناك دليل على الترابط بين الأسطورة والطقوس. أي ليس هناك أسطورة كامنة وراء الطقوس، وعندما تكون قاعدة الأساطير مو جودة، فإنها تحمل عادة على تفاصيل الطقوس التي تظهر ثانوية أو زائدة. ومع ذلك، فالأسطورة والطقوس لا يعكس بعضها بعضا، فإنها غالبا ما يكمل كل منهما الطرف الآخر، وأنهما بمقارنتهما يمكن للمرء أن يصوغ فرضيات حول طبيعة الاستراتيجيات الفكرية الثابتة أنمو ذجيا للثقافة قيد الدرس (8: p204). وأفاد (Strauss) من أن الحفاظ والدفاع عن انقسام الأساطير مقابل الطقوس والمطالبة بإجراء دراسة منفصلة على حد سواء، يجعل من الأساطير مدخلا مهما للعقل البشري. واذا كانت الطقوس منحدرة إلى سن أو تشريع الإيهاءات والتلاعب في الكائنات فإن التفسير الفعلى للطقوس قد أصبح جزءا من الميثولوجيا. الأساطير والطقوس علامة على التناقض الكامن في حالة الإنسان بين خضوعين اثنين لا مفر منها: اما للمعيشة واما للتفكير. فاذا كانت الطقوس جزءا من الأول؛ فان الاساطير جزء من الثاني. كان للطقوس ميثولوجيا ضمنية (أساطير وقصص لثقافة معينة) تجلت في التفاسير، ولكن في حالتها النقية ستفقد تقاربها مع اللغة. وستكون الأسطورة الشاملة، والتفكير الكلي، والمتفوقة على الطقوس التي تتعلق



بالمارسة فقط. وكانت النتيجة المتناقضة لهذا الانفصال تحت رداء جديد، فالانقسام القديم بين العلاقات الاجتهاعية والتصويرات او التمثيلات عاودت الظهور مرة أخرى. اذ ارتبطت الأساطير مع التصويرات والطقوس مع العلاقات الاجتهاعية الامبريقية. الغريب، حتى المنافسون المعاصرون للبنيوية قد أسهموا في صك قياس ينص على أن (الأساطير=التصويرات)(1).

## آراء نقدية

بدأ علماء الانثروبولوجيا بمنهج مختلف عند دراسة الأسطورة في القرن العشرين. وقد خسر الاتصال بين الأسطورة والطقوس وسيادة واحد أو آخر أهميته (ويستحق البنيويون الفضل في ذلك). ولا تزال العلاقة بين الأسطورة والطقوس موضع خلاف. بل ما يزال كثير من العلماء (افتراضا) يعتقد أنه ينبغي دراسة واحدة أو على الأقل في مدى التعلق بالأخرى.

وفقا لـ (P. Cohen) فأن حقيقة الأساطير هي سرديات ذات أهمية قصوى. يدركها الراوي بوصفها نظاما للعلاقة بين الحاضر والماضي. هذه العلاقة هي يدركها الراوي بوصفها نظاما للعلاقة بين الحاضر والماضي. هذه العلاقة هي في الأساس واحدة ثابتة وأحادي الجانب. كلما كان ذلك ضروريا (أو ببساطة مريحة) يجري التذكير بالماضي. الحجة هنا تختلف بعض الشيء عن تلك التي قدمها (Eliade)، الذي اعتقد أن الماضي يجري باستمرار لتمثل دورا في الحاضر بالعديد من التعديلات، ولكن مع بقاء البنية الأساسية نفسها. ومع ذلك، تستند حجة (Cohen) الى حد ما على التجربة للتقليد الكلاسيكي الغربي. والتحليل المعتمد على نوع آخر من التقليد على سبيل المثال، باحث من أمريكا الوسطى ك $^{(v)}$  (A. Boskovic) سوف يسفر عن نتائج مختلفة، مع شواهد كل من كيان الماضي الراسية في المستقبل،

**AC**23:

والمستقبل في الوقت الحاضر. من أجل تحقيق أي فهم لأساطير ثقافة معينة أو مجتمع، فمن الضروري أن نأخذ مستهل السرد باعتبار الأساطير في المقام الأول سرديات وثقافة محددة بطبيعة الحال، والى توظيف جميع عناصر تحليل السرديات الى تحليل الأساطير. هذا النوع من المنهجية خضع لنقاشات وانتقادات من الأنثروبولوجي السويدي (G. Aijmer) الذي يعد الأسطورة كالطقوس المنقولة او المحولة إلى مجال اللفظة الحياتية، حيث قد تتطور الى مزيد من الخيال والدراما. لذلك، إذا كنا نود أن نفهم الأسطورة وما حولها يجب أن نعامل الأساطير بوصفها طقوسا(^^).

الأساطير هي قصص (حكايات تقليدية) تشترك ببعض ميزات السرد مع العديد من الأنواع الأخرى من القصص. دائم يتم تسجيل الأسطورة باعتبارها قصة بطريقة معينة، كالسرد، ومن ثم تحريرها بطريقة معينة. هذه العملية من (التحرير) من الأهمية بمكان، لأنها تعني أيضا تحويل الأساطير بطريقة أخرى (الناقل أو اللغة) لا يمكن تجنبها، ولكن ينبغي أن نضع في اعتبارنا دائم هذه الوظيفة الوسيطة التي تنجز من الأنثر وبولوجي/ الإثنوغرافي. تم إجراء محاولة حديثة نسبيا على غرار صيغة السرد اللغوية أو التعبيرية من (G. Urban) قائلا: بإنه على علماء الأنثر وبولوجيا، إذا ما أرادوا فهم الثقافة فإنه يجب فهم خصائص الخطاب الذي يجعله جذابا او ساحرا. ويرى الأسطورة بوصفها شكلا من أشكال الخطاب الشفاهي. وليس من الواضح (على المستوى الدلالي) دائما كيف وبأي طريقة ان أساطير محددة تختلف عن غيرها من صور او اشكال الخطاب الشفاهي.



### ... الخاتمة ...

انقسم علماء الأنثروبولوجيا فيما بينهم نظريا عند دراسة الأسطورة ومدى علاقتها الطقوس، اذ اتجه الفريق الاول نحو تقديم الطقوس على الأسطورة بداعي أن الأفعال تسبق الافكار ويعد الاستاذ (R. Smith) خير من مثل هذا الاتجاه. واتجه الفريق الثاني نحو عد الأساطير والطقوس شيئا واحدا اي ان الطقوس هي الأساطير وان الأساطير وان الأساطير هي الطقوس ويعد الاستاذ (E. Leach) المنظر لهذا الاتجاه، واخذ الفريق الثالث على عاتقه فصل الأساطير عن الطقوس ولكن لا يعني أن هذا الفصل قطعي تماما اذ قد تتضمن الأساطير شيئا من الطقوس او العكس ويعد الأستاذ (L. Strauss) افضل من ناب عن هذا الاتجاه، واتجه الفريق الرابع الى ان عملية الفصل بين الاساطير والطقوس او اسبقية احدهما على الاخر هي مثل التساؤل المتعلق بجدلية البيضة والدجاجة وقد تزعم هذا الاتجاه الاستاذ (K. Kluckhohn).

لقد انصب جهد البحث نحو تسليط الضوء على أبرز التوجهات النظرية المهتمة بدراسة الاسطورة في حقل الأنثروبولوجيا الثقافية موضحا أهم الافكار والتصورات والآراء التي أسهمت في إثراء المعرفة الاكاديمية للعلم، ومدى امكانية الانثروبولوجيين على تقديم تفسيرات لمظاهر السلوك التي تشهدها الثقافات باختلافها وتعددها لاسيها بالموضوعات المتعلقة بالأسطورة.

<sup>1.</sup> يتجه البحث نحو كتابة أسماء الاعلام غير العربية باللغة الانكليزية تلافيا لإشكالات التقابل اللفظي.



- ٢. الارقام الواردة في التعريف منقولة نصا وفقا لورودها في المصدر.
  - ٣. النسب والزواج في بلاد العرب قبل الإسلام، كمبردج ١٨٨٥.
    - ٤. (السكان الأصليين في ساحل شمال غرب المحيط الهادي)
- يعد الاستاذ (E.Leach) من ابرز المهتمين بتنظيرات المدرسة الانثروبولوجية الفرنسية عند
   الاستاذ (L.Strauss) وعمل جاهدا على توظيف التوجهات البنيوية (الفرنسية) في المدرسة
   البريطانية، من خلال شروحاته المتميزة وعلى مدى اكثر من عقدين.
- 7. القياس بالصياغة الآتية (myths=representations) حيث ان التصويرات او التمثيلات هي مخزون من القيم والأفكار، والمعتقدات والمارسات التي يتم مشاركتها بين أعضاء المجموعات والمجتمعات المحلية وهذا يعني أنها الإنابة أو الوصف لحال معين قد يظهر بصبغة فعاليات او تطبيقات طقوسية ممثلة لأعضائها المشاركين.
  - ٧. الكسندر بوسكوفك صاحب كتاب معنى اساطير المايا عام ١٩٨٩.
- ٨. نشر (G. Aijmer) مقالة تحت عنوان (الطبيعة الثقافية للطقوس والاساطير) نهاية عقد الثهانينات من القرن الماضي وتحديدا عام ١٩٨٧ محاولا فيها بيان المعاني الثقافية للرموز المتضمنة في النصوص الاسطورية السردية.
- 9. قدم (G. Urban) كتابا عام ١٩٩١ عن ارتكاز منهجية تحليل الخطاب على الثقافة اذ يعرف الخطابات بانها الوسيلة التي تحتفظ بالماضي على قيد الحياة في الوقت الحاضر، من طريق وسائل الثقافة التي تعمل على صيانتها وعلى الرغم من أنه قد عرض أمثلة متعددة من التحليلات الصورية السائدة في التقليد الصوري/ البنيوي وإصراره على المعارضات الثنائية التي لم تكن مقنعة جدا عند اغلب المختصين. فضلا عن حقيقة كتابه المعني بأساطير وطقوس أمريكا الجنوبية المحلدة فانه لم يوجه محاولاته لتعريف الطقوس، أو مكانها المحدد داخل الخطابات التي قيد التحليل. موضحا أن هناك احتهالا من أن فعل الكلام نفسه (عندما تكون النتيجة النهائية هي الاسطورة) هو في حد ذاته يعتبر شكلا من أشكال الطقوس، ولكنه لم يتوسع في هذا التحليل.



#### المصادر والمراجع

- Kluckhohn, Clyde.(1942) Myths and Rituals: A General Theory. Harvard Theological Review (Cambridge, Mass.)In the following link: http:// www.jstor.org.tiger.sempertool.dk/ stable/pdfplus/1508351.pdf
- 7. Leach, Sir Edmund Ronald (1970)
  Political Systems of Highland
  Burma: A Study of Kachin Social
  Structure. The Athlone Press,
  London.
- Lévi-Strauss. Claude (1987)
   Anthropology and Myth. Lectures
   19511982-. Trans. by Roy Willis.
   Oxford: Basil Blackwell.

- Doty, William G.(2000)
   Mythography: The Study of Myth
   and Ritual. Tuscaloosa: University
   of Alabama Press.
- Segal, Robert A.(2004) Myth: A Very Short Introduction Oxford University Press Inc., New York.
- 3. Boskovik, A.(1993) William Robertson Smith and the Anthropological Study of Myth, Tulane University, New Orleans, USA.
- 4. Boas, F.(1916) Tsimshian Mythology, Thirty-first Annual Report of the Bureau of American Ethnology, Washington. In the following link: http://ia700306. us.archive.org/attachpdf.php?file=%2F212%Fitems%2Ftsimshianmytholo00boas%2Ftsimshianmytholo00boas.pdf
- 5. Malinowski, B. (1926) Myth in Primitive Psychology. New York: W. W. Norton and Company. Inc. In the following link: http://www.sjsu.edu/people/annapurna.pandey/courses/MSR122/s1/RELS122\_Pandey\_Myth%20in%20Primitive%20Psych.pdf







### <del>wallipan</del>

# مَفهُومُ السَّكتِ في العَرَبَيَّة وأثرُهُ في الإعـرابِ وَالمَعْنيٰ

Concept of Reticence in Arabic and Its Impact on Parsing and Content

م. د. على تعيد جاسِم الخيكاني

الكلية التربوية المفتوحة مديرية تربية بابل

Lecturer Dr. Ali S. AL-Kheigani

Educational Directorate Babylon Open educational college

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي Turnitin - passed research





#### ملخص البحث

إنّ طبيعة التركيب اللغويّ وماهيتَهُ ودَلالتَهُ تعتمدُ على ظواهرَ صوتيَّة تُشكُّلُ تلوينًا موسيقيًّا خاصًّا بالمنطوق، يُطلَقُ على هذه الظواهر مصطلح (الفواصل الصوتيَّة)، والسَّكتة أو السَّكت أحد هذه الفواصل الصوتيَّة يُسهم في صحَّة الأداء الصوتى، وتجويده مُطابقًا لمقتضى الحال. ولأهميَّة السكت في انتظام طرفي التوصيل اللغوى: التركيب والمعنى، بحيث يُكوِّنان وحدةً متكاملةً، ارتأينا أنْ نكشفَ عن هذا المصطلح في ضوء الاستعمال اللغوي، فاشتملت الدراسة مباحث عدَّة أوَّلها التعريف بالمصطلح لغةً واصطلاحًا، يليه السكت و الوقف، والسكت والمفصل، والسكت والاستراحة، والسكت والإعراب، وما يقوم مقامَ السكت من الحروف، ومواضع السكت، والسكت والمعنى، والأغراض الدلاليَّة في السكت، فهذه الظواهرُ الصوتيّةُ تَداخَلتْ تداخلاً كبيرًا يعصى ربَّما على ذوي الاختصاص، فالوقفُ والسكتُ والمفصلُ والاستراحةُ كلَّها تدُلُّ على قطع الكلام مع وجود تفاوت في ذلك مِنْ جهةِ التزمين، فالوقفُ ما يحسنُ الابتداءُ بعده، وتمتدُّ مُدَّتُهُ حتَّى عُدَّ ما قبله تامًّا ولا يحتاج إلى ما بعده، والمفصلُ يجمعُ بين الوقف والسكت على السواء، والسكت أو السكتة قطع الصوت من دون تنفُّس دلالةً على اتِّصال ما قبلها بها بعدها، فهي فاصلةً في النُّطق، واصلةً في المعنى، والاستراحةُ هي فرصةٌ لمجرّد أخذ النفس، ولا ضابط لها.

ومهما يكن الأمر فإنَّ للفواصل الصوتيَّة مصاحبة بالتنغيم أثَرًا بارزًا في دقّة التحليل اللغوي على المُستويات كاقَّة، ومن اللافت للنظر أنَّ اللغة العربيَّة قد منحتنا وسائلَ خاصّة بها في الكتابة تقومُ مقامَ هذه الظواهر الصوتيَّة وتؤدِّي وظائفها، وخاصّة في رَسم المصحفِ.



#### **ABSTRACT**

The nature of the syntax, what it is and its significance depend on the phonetic phenomena constituting musical tinges concerned with the context. Such phenomena called acoustic pauses .Reticence is one of these pauses contributing accuracy to phonetic performance and recitation in accordance with the circumstances.

For the importance of reticence in the two poles of linguistic communication: structure and content, as they are one complete unit, it is to survey such a term in light of the linguistic use. The current study runs into different sections, the first is to define the term linguistically and etymologically, then the reticence and pause, the partial, pause and rest, reticence and parsing, letters substitution for reticence, reticence place, reticence and content, semantic intension in reticence. Such phonetic phenomena are too entangled to differentiate between them; pause, reticence, the disjoined and rest all refer to interrupt a speech though different in synchronizing. Pause is what is best to resume and stretch to what precedes it and it is no need to what comes next. What attracts the heed is that Arabic language grants us specific devices in writing that take place of such phonetic phenomena and perform their functions, particularly, in the Glorious Quran script.



#### ... المقدِّمة ...

أصواتُ الكلام تُحيطُ بنا من جهاتنا كُلّها؛ ذلك لأنّنا نستعملها، ونسمعُها ونستمتعُ بها، ومع ذلك فنحنُ نعرفُ قليلاً جدًّا عنها، وأهميَّةُ أصوات الكلام تأي من أنّها تُمثّلُ الجانب العمليَّ للغة، وتقدِّمُ طريقًا للاتّصال والتواصل، ولعلّنا لا نكونُ مُبالغينَ حينَ نُقرِّرُ أَنَّ المظهرَ المُتطوِّرَ لعلم اللغة الحديث لم يتمثَّلْ في أيِّ فرع من فُروع علم اللغة مثلما تمثَّلُ في علم الأصوات بمناهجه المُتعدِّدة ووسائلِ بحثه المُختلفة، علم اللغة مثلما تمثّلُ في علم الأصوات بمناهجه المُتعدِّدة ووسائلِ بحثه المُختلفة، فطبيعةُ التركيب اللغوي وماهيَّتُهُ ودلالته، تعتمدُ على ظواهرَ صوتيَّة تُشكِّلُ تلوينًا موسيقيًّا خاصًّا بالمنطوق، يُطلَقُ على هذه الظواهر مصطلح (الفواصل الصوتيَّة)، والسَّكتة أو السَّكت أحد هذه الفواصل الصوتيَّة يُسهِمُ في صحَّة الأداء الصوي، وتجويده مُطابقًا لمقتضى الحال.

ولأهميّة السكت في انتظام طرفي التوصيل اللغوي: التركيب والمعنى، بحيث يُكوِّنان وحدةً متكاملةً، ارتأينا أَنْ نكشفَ عن هذا المصطلح في ضوء الاستعمال اللغوي، فاشتملت الدراسة مباحث عدَّة أوّلها التعريف بالمصطلح لغةً واصطلاحًا، يليه السكت والوقف والسكت والمفصل والسكت والاستراحة والسكت والإعراب وما يقوم مقام السكت، ومواضع السكت، والسكت والمعنى، والأغراض الدلاليَّة في السكت، وطوينا بحثنا بالخاتمة التي أو دعناها ثمار ما جنيناه من هذه الرحلة في عالم الظواهر الصوتيَّة.



#### التعريف بالمصطلح

السكتُ في اللغة من سَكَت، يُقال: سكت الصائتُ يسكُتُ سكوتًا إذا صمت، والاسمُ من سكتَ السكتة، والسكتُ من أصول الألحان شبه تنفُّسٍ بين نغمتن من غير تنفّس: يُراد بذلك فصل بينها(١).

وهذا المعنى اللغوي موصولُ الصلةِ كلِّها بها ذهبَ إليه علماءُ التجويد، في تعريفِهم للسكتة، فالسكتُ عندهم: قطعُ الصوت على الحرف الساكن، دون زمن الوقفة عادةً، من غير تنفُّس بنيَّةِ الاستئناف في الحال، وحدَّدوا مقدارَ السكتةِ من حيث الزمن بحركتين (٢).

أمَّا في الاصطلاح فالسكتُ هو عبارةٌ عن قطع الصوت زمنًا هو دون زمن الوقف عادةً، من غير تنفُّس (٣)، ومن هذا المعنى جعل علماء التجويد السكتة توقُفَ القارئِ عن إصدار الصوت اللغوي في تتابع إصداره السلسلة المنطوقة وذلك في غير موطن الوقف، وتُحدَّدُ في العادة بزمن أقلَّ من زمن الوقف الطبيعي الذي يكونُ في آخر الجُملة، أو عند رؤوس الآي، فالسكتُ عندهم قائمٌ على الزمن (٤).

وممّا ذكروه في هذا الموضع مُستعملينَ مصطلحَ السكت، قراءة عاصم برواية حفص قوله تعالى: ﴿كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِمِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾(١) لتفويت الإدغام في الموضعين، والإدغامُ لغة العرب، قال سيبويه: «النون تُدغَمُ مع الراء؛ لِقُرب المخرجين على طرف اللسان... وذلك قولُكَ مَنْ رّاشد، ومَنْ رّأيت (١) قال ابنُ خالويه: «قولُهُ تعالى: ﴿وقِيلَ مَنْ رَاقِ الجمع القُرّاء على قراءتها بالوصل والإدغام، إلا ما رواه حفص عن عاصم بقطعها، وسكتة عليها، ثمّ يبتدئ: راق... (١٥). وتوجيه هذه القراءة، ما ذكره أبو حيّان من أنَّ حفصًا قصد أن لا يتوهَّم أنَّها كلمةٌ واحدة، فسكتَ سكتًا لطيفًا، لِيُشعِرَ أنَّها كلمةٌ واحدة، فسكتَ سكتًا لطيفًا، لِيُشعِرَ أنَّها كلمتان (١٠).

فالسكتةُ أخفُ من الوقفة، وأدنى منها زمنًا، وهي في حقيقة الأمر لا تعني إلا مجرَّد تغيير مسيرة النُطق بتغيير نغاته، إشعارًا بأنَّ ما يسبقها من الكلام مرتبطٌ أشدَّ ارتباط بها يلحقها ومتعلَّقُ به، والقاعدةُ عند كمال بشر أنَّها تكونُ مصحوبةً بنغمة صاعدة دليلاً على عدم تمام الكلام، وعلامتها في الكتابة (،)(١٠٠).

ولعلَّ هذا الكلام مُستَفادٌ من كلام لأحمد زكي باشا، في حديثه على علامات الترقيم، إذ بسط القول في بعض هذه العلامات، بالاستناد إلى أنواع الوقف من ناقص، وكاف، وتام، والسكت عنده يُقابل الوقف الناقص الحاصل بسكوت المتكلَّم أو القارئ سكوتًا قليلاً جدًّا لا يحسن معه التنفُّس، وعلامته شولة (،)((۱).

#### السكت والوقف

وُصِفَ الوقفُ بأنَّه فنُّ جليلٌ، وبه تعرف كيفية أداء القرآن؛ إذ يترتب عليه فوائد كثيرة، واستنباطات غزيرة، وبه تنبني معاني الآيات (۱۲)، وهو عند السيوطي قطع الصوت عن الكلمة زمنًا يُنفّس فيه عادة، بنيَّة استئناف القراءة، لا بنيَّة الإعراض، ويكون في رؤوس الآي وأوساطها، ولا يأتي في وسط الكلمة، ولا في ما اتَّصل رسما (۱۲). فالمقياسُ إذن أنَّ الكلامَ إذا كان متعلِّقًا بها بعده فلا يُوقَفُ عليه، وإنْ لم يكُنْ كذلك فالمُختارُ الوقوفُ عليه (۱۱)، فلا تكونُ الوقفةُ ولا تتحقّقُ إلاّ عند تمام الكلام في مبناه ومعناه، ونعني بذلك أنْ تكونَ بنيةُ المنطوق مؤلَّفةً على وفق قواعد اللغة ومُتسقة الوحدات في نظم خاص يُطابق المعنى المقصود والغرض المطلوب بحسب مقتضى الحال (۱۵).

والسكتةُ بخلاف الوقفة يمكن إعمالُها، ويجوزُ إهمالُها، وإنْ كانَ إعمالُها أُولى، وتقعُ السكتةُ في النُطق الصحيح في نهاذجَ مُعيَّنةٍ من التراكيب، تلك هي النهاذج التي



تنتظمُ طرفين يكوِّنان وحدةً مُتكاملةً، ولا يستغني أحدُهما عن الآخر، على وفق هيآت تركيبهما، ودلالة المنطوق كله (١١). وعلى هذا يمكنُ أَنْ نُجمِلَ ما افترقَ به السكتُ عن الوقف في ثلاثةِ أشياء: أوَّها: أنَّ السكت لا تنفُّسَ فيه، في حين أنَّ السكتُ لا تنفُّسَ فيه، في حين أنَّ التنفُّسَ ركنٌ في الوقف. ثانيها: أنَّهُ أقلُّ من الوقفِ في المُدَّة. ثالثها: أنَّه يرِدُ في جُزء الكلمة كما يردُ في آخرها، في حين لا يأتي الوقفُ إلا في آخر الكلمة (١٧).

وحقيقةُ الأمر أنَّ علاقةَ السكت بالوقف علاقةُ الخاصِّ بالعام، فكُلُّ سكتٍ وقفُّ، والعكسُ غيرُ صحيح، فها حسُنَ الابتداءُ بعدَهُ سُمِّي وقفًا، وما لم يحسنَ الابتداءُ بها بعده سُمِّي سكتًا.

#### السكت والمفصل

مفاصلُ الكلام هي المواضعُ التي يجوزُ عندها قطعُ السلسلة النُطقيَّة، فينقسمُ السياقُ بهذا على دُفعاتِ كلاميَّة، تُعَدُّ كلُّ دفعة منها إذا كانَ معناها كاملاً واقعةً تكليميَّةً منعزلة (١١٠). أمَّا إذا لم يكن معناها كاملاً، كالوقف على الشرط قبل ذكر الجواب مثلاً، فإنَّ الواقعةَ التكليميَّة حينئذِ تشتملُ على أكثر من دفعة كلاميَّة واحدة (١٩٠). وبعبارة أخرى المفصل هو عبارةٌ عن سكتة خفيفة بين كلمات أو مقاطع في حدث كلامي، بقصد الدلالة على مكان انتهاء لفظٍ ما أو مقطع ما، وبداية آخر (٢٠٠).

وهناك في اللغات ثنائيًّات صغرى، لا يُميِّزُ الواحدَ منها مِن الآخر إلا موضعُ المفصل، ولذلك سمَّاه اللغويُّون (فونيم المفصل)<sup>(٢١)</sup>، وهذا مُستخدمٌ في الفُصحى والعاميّات العربية استخدامًا فونيميًّا للتمييز بين المعاني، ومن ذلك قراءة: الحمد لله ربُّ العالمين (برفع ربُّ) فإنَّما تُقرأُ: الحمدُ لله ربُّ العالمين، وإنَّ قراءة الجرِّ تقرأ: الحمدُ لله ربِّ العالمين (برفع ربُّ).

AGOS.

يتَّضِحُ من ذلك أنَّ المفصل يشتمل الوقف والسكت، فإن صحَّ الابتداء بها بعد القطع التهام الكلام قبله دلَّ هذا على مكان الوقف، وإنْ لم يُجْزِ الابتداءُ بعد القطع لعدم تمام الكلام، أو لتعلُّق ما قبله بها بعده دلَّ هذا على مكان السكت.

#### السكت والاستراحة

الاستراحةُ هي مجرّد وسيلة صوتيَّة لمنح الكلام خاصّة الاستمراريَّة، عند مثل الوقفة أو السكتة في فقراتها الزمنيَّة، فهي فرصة لمجرّد أخذ النفس، أو ما يُسمِّيه بعضُهم (سرقة النفس)، ولا قواعد ضابطةً لها، ويتوقَّفُ تفعيلُها على قدرة المتكلّم وعلى مدى فهمه واستيعابه لقواعد اللغة، وهي في حاجة إلى خبرة ودربة، حتَّى لا يمتد في مُدَّتها الزمنية إلى ما يشبه السكتة، فيفسد المعنى، إذ لا يلحظها السامع غير المجرِّب أو يتوقَّع حدوثها "٢٠". وربَّها كان القصد من هذه الاستراحة، عند قُرَّاء القُرآن الكريم، الإمعانَ في التطريب والتلحين، وتلوين الصوت، لجذب المستمعين، وكسب انتباههم والمنها السامع وكسب انتباههم التها المناهم وكسب انتباههم المنها المناهم وكسب انتباههم المنها ا

وصفوةُ القول: إنَّ الاستراحة هي قطع الصوت في أثناء أداء السلسلة الكلاميَّة كما هي الحال في الوقف والسكت، إلا أنَّ هذه الظواهر الصوتيَّة انهازت أحدُها مِنَ الأخرى بالمدَّةِ الزمنية التي استغرقها القطع.

#### السكت والإعراب

إنَّ للفواصل الصوتيَّة -ولاسيَّما السكت- أثَرًا بارزًا في دقَّة التحليل اللغوي على المُستويات كافّة، فهي عامل فاعل في تصنيف الجمل والعبارات إلى أجناسها النحويَّة المختلفة، وفي توجيه الإعراب (٢٥٠)، فكيفيَّةُ النُطق أو الأداء الصوتي لبعض



الأمثلة أو الآيات القُرآنيَّة، تُلقي إلينا بأكثر من وجه إعرابي. واللسوِّغُ الحقيقيُّ لهذه الأوجه كيفيَّاتُ الأداء نُطقًا، بها يلفُّ ذلك من ظواهر صوتيَّة تمنحُ التراكيبَ ألوانًا موسيقيَّةً مُعيَّنةً تُرشِدُ إلى تسويغ هذا الوجه أو ذاك، وللسكتة بالذات أثرٌ بالغُ الأهميّة في هذا الشأن، ويتَّضحُ لنا ذلك ممَّا يأتي:

تُقرأ الآيةُ الكريمةُ: ﴿ أَ أَنتُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَم السَّماءُ بَناها ﴾ (٢٦)، برفع كلمة (السماء)، ويُفسَّرُ الرفعُ هنا على أنَّ (السماء) معطوفٌ على الضمير (أنتم)، ونصب (السماء) على الاشتغال جائزٌ أيضًا بتقدير فعل محذوف، والوجهان صحيحان، ولا تجاوزَ فيها على وفق ما تُجيزُهُ قواعد اللغة، والسكتة هي الفيصل في فهم هذين الوجهين، وتسويغ جوازهما على وجه دقيق، ففي حالة رفع (السماء) يقتضي النطق سكتة خفيفة بعدها مصحوبة بنغمة صاعدة، دليلاً على الاستفهام في هذا الجزء من الآية، وتأتى بقيَّتُها توضيحًا لمضمون المقصود، أما في حالة النصب فلا سكتة، ولا إمكانية لوقوعها بعد كلمة (السماء) لاتِّصالها الوثيق بما بعدها(٢٧). ومثالٌ آخَرُ قَولُهُ تَعالى: ﴿قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الأَرْضِ فَلا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفاسِقِينَ ﴾(٢٨)، فإذا سَكَتْنا على كلمة (عليهم) كانَ تَعلُّق (أربعينَ سَنة) بـ (يَتيهونَ)، والمعنى على هذا أنَّها محرمةٌ عليهم أبداً، أمّا إذا سَكَتْنا على (أربعينَ سنة) كانَ تَعَلُّق الأربعينَ ب (مُحرَّمة)، وعلى هذا يكونُ المعنى أنَّها محرَّمة عليهم أربعينَ سَنةً، فالسكتُ يكون بحسب التعلُّق. ومثال آخر قوله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا لله شُرَكاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنينَ وَبَنات بِغَيْرِ عِلْم سُبْحانَهُ وَتَعالى عَمَّا يَصفُونَ ﴾(٢٩)، قُرئت كلمة (الجن) بالنصب في رواية، وبالرفع في روايةِ أخرى، وكلتا القراءتين موافقةٌ للمعنى، فالنصبُ على أنَّ الكلمةَ بدلٌ من سابقها المنصوب، أو هي مفعولٌ به مؤخَّرٌ، و(شركاء) مفعولٌ به ثان مُقدَّم، ومن ثمّ لا فصلَ بينهما في النُطق، والرفع على أنَّها خبر لمبتدأ محذوف، وعلى general services

هذا يقتضي النُطق الصحيح سكتةً خفيفةً بين شَطرَي الآية، أي بين كلمة (شركاء) وكلمة (الجن) (٣٠). ومثالٌ آخر قول الشاعر:

#### يا ليلُ الصبُّ متى غدُّهُ؟ أقيامُ الساعةِ موعدُهُ؟

فهناك رأيان في إعراب الشطر الآتي: الأوَّل: قيلَ: إنَّ (ليل) مبنيٌّ على الضمِّ في محلً نصب على النداء (مجازًا) وهو نكرةٌ مقصودة في هذا السياق، والصبَّ مبتدأٌ وما بعده خبرٌ له. الآخر: قيل: إنَّ (ليل) منصوبٌ بالفتحة لأَنَّه مُضاف، الصب مُضافٌ بعده خبرٌ له. الآخر: قيل: إنَّ (ليل) منصوبٌ بالفتحة لأَنَّه مُضاف، الصب مُضافٌ إليه مجرورٌ بالكسرة، والوجهان مُحتملان، وجائزان بحسب القواعد الثابتة للغة، ولكن يبقى تسويغها وبيان الفرق بينها، وطبيعة هذا الفرق معتمدًا على الأداء الصوتي، ويأتي دور السكتات هنا وما يُصاحبها من تنغيم عاملاً مُهمًا في بيان كلِّ ذلك وتوضيحه بدقَّة. فبناء (ليل) على الضمِّ بوصفه وحده منادى، يستلزم وجود سكتة تالية له، للفصل بينه وبين الجُملة الاستفهاميَّة بعده، وبدايتها (الصبّ) بالرفع الواقع مبتدأ، أمَّا النصب (ليل) على الإضافة فيعني أنَّ النِّذاء منصبُّ على العبارة (يا ليل الصبّ) كلها، وهنا أيضًا يقتضي الأمر وجود سكتة بعدها فاصلة بينها وبين محلة الاستفهام الجديدة البادئة هذه المرَّة بأداة الاستفهام (متى)(٣٠). وهكذا يتبيَّنُ لنا بوضوح أنَّ للتلوين النّغميّ للكلام المنطوق المُتمثّل بالسكتة أثرًا فاعلاً في تصنيف الجمل والعبارات، وتوجيه إعرابها.

#### ما يقوم مقام السكت

الله حَظُ ممَّا تقدَّم أنَّ الحديثَ على السكتة ينبغي أَنْ يقومَ على وصف السلسلة المنطوقة من غير تأثُّر بصورة الرسم، فصِلتُها بالمُشافهة لا بالكتابة، إذ الرسمُ يُميِّزُ بين الألفاظ بها فيه من فواصل.



ولقد ذكرنا في ما سبق أنَّ القاعدة في السكتة أَنْ تكونَ مصحوبةً بنغمة صاعدة دليلاً على عدم تمام الكلام وعلامتها الفاصلة (،) (٢٢). بيدَ أنَّ هناكَ وحداتٍ صرفيّةً في حال ذكرها تؤدِّي معنى الفاصلة (،) أو السكتة خَصَّتْها العربيّةُ على وَفقِ واقِعها اللغويّ، و جاء القرآنُ الكريمُ على قِمَّةٍ مِنها، و لتعضيد ما ذَهبنا إليهِ نذكرُ منها:

- ١. إلا: من الحروف التي تؤدي وظيفة السكتة أو الفاصلة (إلّا)، من ذلك قولُهُ تعالى: ﴿قَالَ سَآوِي إلى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاءِ قَالَ لا عاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللهِ إلاّ مَنْ رَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا اللّوْجُ فَكَانَ مِنَ اللّهُ عُرَقِينَ ﴾ (٣٣)، و قولهُ: ﴿وَالَّذِينَ إِلاّ مَنْ رَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا اللّهُ فَكَانَ مِنَ اللّهُ غَلَوْا اللهُ فَاسْتَغْفَرُوا لِلدُّنُومِ مِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ اللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِلدُّنُومِ مِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ اللّهُ اللهُ وَلَمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٣٤).
- ٢. ألا: ورودُها كثير، مِنْ ذلكَ قولُهُ تعالى: ﴿ وَإِذا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُوْمِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهاءُ وَلكِنْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٥٥).
- ٣. ما الإبهامية (٣٦) الواردة في بعض التعبيرات، مثل (نوعًا ما) و (شكلًا ما) و (هونًا ما) و (هونًا ما) و (مثلًا ما) الواردة في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ لا يَسْتَحْيِي أَنْ يَضْرِبَ مَثَلاً ما بَعُوضَةً فَها فَوْقَها فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفُرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفُرُوا فَيَقُولُونَ ما ذا أَرادَ اللهُ بِهذا مَثَلاً يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَيَهْدِي بِهِ كَثِيراً وَما يُضِلُّ بِهِ إِلاَّ الْفاسِقِينَ ﴾ (٣٧).
- الْجَنَّة وَ بعض دلالاتها، مِنْ ذلكَ قولهُ تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقُواْ رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّة وَمَراً حَتَّى إِذا جَاؤُها وَفُتِحَتْ أَبُوابُها وَقالَ لَمُ مُ خَزَنَتُها سَلامٌ عَلَيْكُمْ طَبْتُمْ فَادْخُلُوها خَالِدِينَ ﴾ (٣٦)، ومنهُ أيضًا: ﴿ قَالُوا لَنْ نُؤْثِرَكَ عَلى ما جاءَنا مِنَ الْبَيِّناتِ وَالَّذِي فَطَرَنا فَاقْضِ ما أَنْتَ قاضِ إِنَّا تَقْضِي هذهِ الْجَيَاةَ الدُّنْيا ﴾ (٣٩).

AG OR

وصفوة القول: إنَّ العربيَّة فيها وحداتٌ صرفيَّة تؤدِّي وظائف علامات الترقيم، ومها يكن فإنَّ السكتَ واقعٌ لُغويٌّ نحُسُّ به نُطقًا ومُشافهةً، إلاَّ أنَّنا نحتاجُ إلى ما يُشيرُ إليه كتابةً وخطًّا، ولعلَّ العربيَّة تزخرُ بوحدات صرفيَّة تُؤدَّى بها هذه السكتات، ضمنها ما ذكرناهُ، فهي أشبهُ ما تكونُ بعلامات الترقيم المعروفة لدينا، ومن هذه الأدوات أيضًا، ضمير الفصلو إذ و بل ولكن، وغيرها، يحتاج ذلك إلى دراسة شاملة تستقصى هذه الأدوات، وتسليط الضوء على دلالاتها.

#### مواضع السكت

تقعُ السكتةُ في النُطق الصحيح في نهاذجَ مُعيَّنةٍ من التراكيب شريطة أنْ تنتظمَ هذه النهاذجُ طرفينِ يُكوِّنانِ وحدةً مُتكاملةً، ولا مجال لاستغناءِ أحدِهما عن الآخر على وفق هيآت تركيبهما ودلالة المنطوق كله، ومن هذه التراكيب وأوضحها ما يأتي:

- الجمل الاستفهامية: ظَهَرتْ إمكانيةُ وقوع سكتة خفيفة في الجمل الاستفهامية تكونُ بينَ طرفيها، أي بين الاستفهام و جوابه، من ذلكَ قولهُ تعالى: ﴿أَوْ خَلْقاً مِّنَا يَكْبُرُ فِي صُدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَنْ يُعِيدُنا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَيَنْغِضُونَ إلَيْكَ رُؤُسَهُمْ وَيَقُولُونَ مَتى هُوَ قُلْ عَسى أَنْ يَكُونَ قَريباً﴾ (١٠).
- ٢. الجمل الشرطية: و تكونُ أيضًا بينَ الجواب و الشرطِ في الجُمَلِ الشرطيّة، وهذا دليلٌ على أنّها واصلةٌ بناءً و تركيبًا، مِنْ ذلكَ قولُه تعالى: ﴿فَتَقَبّلَها رَبُّها بِقَبُولِ حَسَنٍ وَأَنْبَتَها نَباتاً حَسَناً وَكَفَّلَها زَكَريّا كُلّها دَخَلَ عَلَيْها زَكَريّا الْمِحْرابَ وَجَدً عِنْدَها رِزْقاً قالَ يا مَرْيَمُ أَنَّى لَكِ هذا قالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ إِنَّ الله يَرْزُقُ مَنْ يَشاءُ بِغَيْر حِسابِ ﴿(١٤).



- ٣. تَحدثُ السكتة بعد حرف الإضراب (بل)، مثل قوله تعالى: ﴿وَلا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيل اللهِ أَمْواتاً بَلْ أَحْياءٌ عِنْدَ رَبِّهمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (٤٢).
- ٤. مِنَ الممكن وقوع سكتة خفيفة بَعدَ الصيغة الصرفية (قُل)، قال تعالى: ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ ثُمَّ انْظُرُوا كَيْفَ كانَ عاقِبَةُ اللَّكَذَبِينَ ﴾ (٢٤)، فكأنَّ ضميرَ الفصل جاء مُجاورًا لهذه السكتة.
- ٥. قد تَقَعَ السكتة بينَ المُبدلِ مِنْه و المُبدلِ، قال تعالى: ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسى مِنْ بَعْدِهِ مِنْ جَعْدِهُ مِنْ حُلِيِّهِمْ عِجْلاً جَسَداً لَهُ خُوارٌ أَلَمْ يَرَوْا أَنَّهُ لا يُكَلِّمُهُمْ وَلا يَهْدِيمِمْ سَبِيلاً النَّخُدُوهُ وَكَانُوا ظالمينَ ﴾ (١٤)، وقولُنا: أعْجَبني أخوكَ عِلْمُهُ.
- ٦. بَعدَ حرفِ الجوابِ (نَعم)، مثل قولِه تعالى: ﴿قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ الْلَقَرَّبِينَ ﴾ (٥٠).
- ٧. بعد (لا) الزائدة، قالَ تعالى: ﴿لا أُقْسِمُ مِذَا الْبَلَدِ ﴾ (٢١) ، ف (لا) على قول من الأقوالِ زائدة تفيدُ التوكيد، و السكتةُ واجِبةٌ بَعدَها لتمييزها مِنْ (لا) النافية لو اتَّصَلَتْ.

#### السكتُ والمعنى

سبقت الإشارة إلى أهمية الفواصل الصوتيّة، ولا سيّما السكتات في صحّة الأداء الصوي، وتجويده، وفي التحليل النحوي الدلالي للتراكيب، فالأداء الصحيح لهذه الفواصل يرتبطُ ارتباطًا وثيقًا بالتراكيب وما تنتظمهُ من قواعد أوّلاً، والمعنى الذي تُفصِحُ عنه هذه التراكيب ثانيًا، فالتركيب والمعنى متلازمان، فإذا صحّ التركيب مصحّ المعنى، وقد تُقدِّم بعض التراكيب الصحيحة فُرَصًا أوسعَ لمعان سياقيَّة مُنوَّعة، ولكنَّها جميعًا تتآزرُ في بيان المعنى العام للمنطوق، وهنا تأتي الفواصلُ الصوتيَّةُ عاملاً مُهمًّا في الإفصاح عن هذه المعاني السياقيَّة (٧٤).

A STATE OF THE STA

وقد يُؤدِّي اختلافُ النحويينَ في التركيب النحوي إلى اختلاف في مفاصل الكلام، من ذلك قولُهُ تعالى: ﴿ذلكَ الْكِتابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدىً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (١٤١٨)، فالمشهورُ في هذه الآية وقفان: الأوَّل: على قوله تعالى: ﴿لا رَيْبَ ﴾، والآخر: على قوله تعالى: ﴿لا رَيْبَ فيهِ ﴾، قال ابنُ كثير: «من القُرَّاء منْ يقفُ على قوله تعالى: ﴿لا رَيْبَ فِيهِ ﴾، قال ابنُ كثير: «من القُرَّاء منْ يقفُ على قوله: ﴿لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ ويبتدئ بقوله تعالى: ﴿فِيهِ هُدى لِلْمُتَّقِينَ ﴾، والوقف على قوله: ﴿لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ أَوْلى للآية التي ذكرناها؛ لأنَّه يصيرُ قوله تعالى: ﴿هُدى ﴾ صفة للقُرآن، وذلك أبلغُ من كونه فيه هُدى، وهدى يحتملُ من حيث العربيَّة أن يكونَ مرفوعًا على الخال» (١٤٠).

وذكر السخاوي ذينيك الوجهين، ثمَّ أشار إلى أَنَّ الوقفَ على ﴿لا رَيْبَ ﴾ وقفٌ تام، وأنَّ الوقفَ على ﴿لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ وقفٌ كاف. فالوقوفُ على ﴿لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ وقفٌ كاف. فالوقوفُ على ﴿لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ يدُلُّنا على أَنَّ المعنى أنَّ الكتاب نفسهُ هُدى، وأمَّا الوقوفُ على ﴿لا رَيْبَ ﴾ فلا يكونُ الكتاب نفسه هُدى، بل يكونُ فيه هُدى، والأوَّلُ أَوْلى لما تكرّر في القرآن الكريم من أنَّ القُرآن الكريم نورٌ وهُدىً (٥٠٠).

ومنه أيضًا قولُهُ تعالى: ﴿إِنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيها لِتُجْزى كُلُّ نَفْسِ بِها تَسْعى ﴾ (١٥) قال ابن جني: ﴿فإذَا كَانَ... ﴿أُخْفِيها ﴾ بمعنى أظهرها، فاللامُ في قوله تعالى ﴿لِتُجْزى ﴾ مُعلَّقةٌ بنفس ﴿أُخْفِيها ﴾ ولا يحسُنُ الوقف دونها، وإنْ كانت من معنى الإخفاء والسِّتر، فاللامُ مُتعلِّقةٌ بنفس ﴿آتِيةٌ ﴾؛ أي: إنَّ الساعة آتيةٌ لتُجزى كُلُّ نفس بها تسعى، أكادُ أُخفِيها، فالوجهُ أَنْ تقفَ بعد ﴿أُخْفِيها ﴾ وهذا ضدُّ المعنى؛ لأنَّها إذا لم الوقفة؛ فلئلا يُظنّ أنَّ اللامَ مُعلَّقةٌ بنفس ﴿أُخْفِيها ﴾ وهذا ضدُّ المعنى؛ لأنَّها إذا لم تظهر لم يكن هناك جزاء، إنَّها الجزاء مع ظهورها، فأمَّا قصر الوقفة؛ فلأنَّ اللامَ مُتعلِّقةٌ بنفس ﴿أَتُصال العامل بالمعمول فيه (٢٠٠).



من ذلك أيضًا السكت على الساكن قبل الهمز، قال ابنُ مجاهد: «كان حمزة يسكت على الياء من (شيء)(٥٠) قبل الهمزة سكتة خفيفة ثمَّ يهمز، وكذلك يسكت على اللام من (الأرض)(٤٠)... وما أشبه ذلك»(٥٠).

والحُجَّةُ لحمزة في ذلك أنَّه أراد بهذه الوُقيفة التي وقفها تحقيقَ الهمز، وتبيينها، فجعل الهمزة بهذه الوقفة التي وقفها قبلها على صورة لا يجوزُ فيها معها إلا التحقيق؛ لأنَّ الهمزة صارت بالوُقيفة مُضارعةً للمبتدأ بها، والمبتدأ بها لا يجوزُ تخفيفها، ألا ترى أنَّ أهلَ التخفيف لا يُخفِّفونها مبتدأةً، فكذلك هذه الوُقيفة آذنت بتحقيقها لمرافقتها بها صورة ما لا يُخفَّفُ من الهمزات (٢٥٠).

#### الأغراض الدلاليَّة في السكت

قد يُؤتَى بالسكت لأغراضِ دلاليَّة، وهي كثيرةٌ غيرُ منحصرة، نذكرُ منها:

١. أمن اللبس: وهو على قسمين: الأوَّل: صوي، والثاني: تركيبي، فمن الصوي سكتة حفص على النون في قوله تعالى: ﴿وَقِيلَ مَنْ راقٍ ﴾ (١٥٠)، وعلى اللام في قوله تعالى: ﴿كَلاَّ بَلْ رانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ ما كَانُوا يَكْسبُونَ ﴾ (١٥٠)، وهذا معيبٌ في الأسهاع، ومعيبٌ في الإعراب عند ابن جني، فخطًا من قَراً به؛ وذلك لأنَّ النون الساكنة لا توقُف في وجوب إدغامها في الراء، ويكفي من هذا إجماع الجهاعة على إدغام (من راق)، وغيره ممَّا تلك سبيله (١٥٠)، غير أنَّ حفصًا لم يقف على النون إلا ليُنبِّهَ على انفصال اللفظين (مَنْ) و(راق) بصرف النظر عن وظيفتها النحويَّة، فلا يلتبس باللفظ الواحد، (مرَّاق)، قال ابنُ الجزري: "وفي ﴿وقِيلَ مَنْ راقٍ ﴿ وَقِيلَ مَنْ راقٍ ﴾ و ﴿بَلْ رانَ ﴾ قصد بيان اللفظ ليظهرَ أنَّها كلمتان، مع صحَّة الرواية في ذلك... »(١٥٠).

ومن التركيبي سكتة حفص على (مرقدنا) في قوله تعالى: ﴿قَالُوا يَا وَيْلَنَا مَنْ مَرْقَدِنا هِذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمُنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ (٢١)؛ لبيان أنَّ كلام الكُفَّار قد انقضى، وأنَّ قوله: ﴿هذا مَا وَعَدَ الرَّحْمُنُ ﴾ ليس من كلامهم (٢١٠). فالسكتُ هنا يكونُ له معنى سؤالهم عن البعث من المرقد أوَّلاً، ثمَّ إجابة الملائكة إياهم، أو إجابتهم أنفسهم بالقول: ﴿هذا مَا وَعَدَ الرَّحْنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾، أمَّا السكتُ على (هذا) فيؤدي إلى اضطراب المعنى، فيكون ما بعده ﴿مَا وَعَدَ الرَّحْنُ وَصَدَقَ المُرسَلُونَ ﴾، ويُفهَمُ منه أَنْ تكونَ (ما) نافية لوعد الرحمن بلفظها، ولصدق المرسلين بالتقدير، أو نفى وعد الرحمن، وإثبات صدق المُرسلين، وفيه بُطلان الاضطراب

ما لا يخفى (٦٣). ويُلاحظُ أَنَّ تغيُّرَ المعنى في ما تقدّم لم يكن بسبب صوت منطوق في

السلسلة الكلامية، بل بسبب التوقف عن النَّطق آنًا ثمَّ مواصلته.

- ٧. التشويق: من الأغراض الدلاليَّة الأُخرى، التشويق، قال عبد القاهر الجُرجاني: «ومن المركوز في الطبع أنَّ الشيءَ إذا نِيْلَ بعد الطلب له، أو الاشتياق إليه، ومعاناة الحنين نحوه، كانَ نيلُهُ أحلى، وبالميزة أولى، فكانَ موقعهُ من النفس أجلَّ وألطف» (١٤٠)، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿الم \* غُلبَتِ الرُّومُ \* في أَذْنَى الأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْد غَلَبهِمْ سَيَغْلَبُونَ \* في بضع سنينَ للهِ الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ \* في بضع سنينَ للهِ الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ \* في بضع سنينَ للهِ الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ اللَّرُومُ \* يَعْدُ وَيَوْمَئِذ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ \* في بضع سنينَ للهِ الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ اللَّرُومُ \* تساءل: أينَ وقع هذا؟ فيأتيه الجواب: ﴿في أَذْنَى الأَرْضِ \* ، وإذا سمع ﴿وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبهِمْ سَيَغْلِبُونَ \* تساءلَ: ومتى ذاك؟ فيأتيه الجواب: ﴿في وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبهِمْ سَيَغْلِبُونَ \* تساءلَ: ومتى ذاك؟ فيأتيه الجواب: ﴿فِي بضع سنينَ \* ، فيز داد لأجل ذلك إقبالُ السامع على ما يسمع (١٢٥).
- ٣. قلب المعنى: وهو أَنْ يُنشئَ المُتكلِّمُ وقفًا يجعل الموقوف عليه من كلامه مُخالفًا لعناه إذا وصل، فإذا أثمَّه نسخ التام الناقص، فلا يجبس المتكلّم عن سامعه ما



يُصحِّعُ به المُتقدِّم من كلامه، إلا بقدر ما يؤدِّي الوقف فيه غايته، ومن أغراضه التنبيه، قال تعالى: ﴿فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ \* الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ ساهُونَ \* (٢٧). بالوقف على ﴿لِلْمُصَلِّينَ \* للتنبيه على أنَّ تأخير الصلاة عن وقتها إثمٌ عظيم (٢٨). والمقصودُ بالوقف هنا هو الوقف الناقص وهذا يُقابل السكتة فهي فاصلة واصلة، زيادةً على ذلك فقد ترد دلالة السكت لغرض بلاغي، وهذا شائع في باب الجناس المتشابه والمفروق، قال السكّاكي: «وإذا وقع أحد المتجانسين في التام مركبا ولم يكن مخالفا في الخط كقوله:

إذا ملك لم يكن ذا هبة فدعه ف.دولته ذاهبة سمى متشابها، وإن كان مخالفا في الخط كقوله:

كلكم قد أخذ الجام ولا جام لنا ما الذي ضر مدير الجام لو جاملنا

سمي مفروقا»(۲۹).

فالعنايةُ بالرسم في موضع الصوت غير مطلوبة، لذا نرى أنَّ السكتةَ هي التي تقرّر المعنى، ففي البيت الأوَّل السكتة على ألف (ذا) في الصدر أي:

إذا ملك لم يكن ذا، هِبَة فدعه فدولته ذاهبـــة وفي المثال الثاني، السكتة على الفتحة بعد ميم (جام) أي:

كلكم قد أخذ الجيام ولا جام، لناكم ما الذي ضر مدير البيام لو جاملنا (٧٠)

وينبغي أَنْ يلاحظَ أَنَّ السكتَةَ في صُويتَةِ المفصل لا تنفكُّ عن التنغيم والنبر، وهي في العربيَّة اليوم عادتان نُطقيَّتان تتأثَّران كثيرًا باللهجات المحلية (٧١).



#### ... الخاتمة ...

#### يَتَبيّنُ مِن ما سَبَقَ:

- انّ الفواصل الصوتيّة أو الظواهر لها أثرُها في إبراز المعنى المُختار، زيادة على أثرها الإعرابي، والبحثُ حافلٌ بالأمثلة المُستقاة من القُرآن الكريم في أغلبها.
- ٢. مِنَ اللافتَ للنظر أَنَّ في هذه الظواهر الصوتيَّة تداخلاً كبيرًا يعصي ربَّها على ذوي الاختصاص، فالوقفُ والسكتُ والمفصلُ والاستراحةُ كلُّها تدُلُّ على قطع الكلام مع وجود تفاوت في ذلك، فالوقفُ ما يحسنُ الابتداءُ بعده، وتمتدُّ مُدَّنَهُ حتَّى عُدَّ ما قبله تامًّا ولا يحتاج إلى ما بعده، والمفصلُ يجمعُ بين الوقف والسكت على السواء، والسكت أو السكتة قطع الصوت من دون تنفُس دلالةً على اتصال ما قبلها بها بعدها، فهي فاصلةٌ في النُطق، واصلةٌ في المعنى، والاستراحةُ هي فرصةٌ لمجرّد أخذ النفس، ولا ضابط لها.
- ٣. مها يكن الأمر فإنَّ للفواصل الصوتيَّة بمصاحبة التنغيم أثرًا بارزًا في دقة التحليل اللغوى على المُستويات كافَّة.
- إنَّ اللغة العربيَّة منحتنا وسائلَ خاصّة بها في الكتابة، تقومُ مقامَ هذه الظواهر الصوتيَّة وتؤدِّي وظائفها، و خاصّةً في رسم المصحفِ.

ينظر: لسان العرب، لابن منظور، بولاق، (س ك ت)، والقاموس المحيط للفيروز آبادي:
 ١/ ١٤٢.

٢. ينظر: حق التلاوة، حسن شيخ عثمان، ط بيروت، ٤٨.



- ٣. ينظر: النشر في القراءات العشر، ابن الجزري: ١/ ٢٣٩- ٢٤٠.
  - ٤. ينظر: أبحاث في أصوات العربية، د. حسام النعيمي: ٦٦.
    - ٥. القيامة: ٢٧.
    - ٦. المطففين: ١٤.
    - ٧. كتاب سيبويه، طبعة بولاق: ٢/ ١٤.
- ٨. الحجة في القراءات السبعة، ابن خالويه، تحقيق: عبد العالم سالم مكرّم، بيروت، ١٩٧١م:
   ٣٣٠.
  - ٩. ينظر: البحر المحيط، أبو حيّان، ط الرياض: ٨/ ٣٨٩.
  - ١٠. ينظر: علم الأصوات، كمال بشر، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة، ٢٠٠م: ٥٥٥.
  - ١١. ينظر: الترقيم وعلاماته في اللغة العربية، أحمد زكي باشا، بيروت، ط٣، ١٩٩٥م: ٧، ٨.
- ١٢. ينظر: البرهان في علوم القرآن، الزركشي: ١/ ٣٤٢، ودلالات الظاهرة الصوتية في القرآن الكريم: ٨٨.
  - ١٣. ينظر: الإتقان في علوم القرآن، السيوطي: ١/ ١٧٥.
  - ١٤. ينظر: الصوت اللغوى في القرآن الكريم، محمد حسين الصغير: ١٠٦.
    - ١٥. ينظر: علم الأصوات،: ٥٥٤.
      - ١٦. ينظر: المصدر نفسه: ٥٥٨.
    - ١٧. ينظر: الوقف في العربية على ضوء اللسانيات: ٤٠.
      - ١٨. ينظر: المصدر نفسه: ١٥٣.
    - ١٩. ينظر: اللغة العربية معناها ومبناها، تمام حسان: ٢٧٠.
- ٢٠. ينظر: أسس علم اللغة، ماريوباي: ٩٥، ودراسة الصوت اللغوي، د. أحمد محتار عمر، ط٤،
   عالم الكتب: ٢٣١.
  - ٢١. ينظر: أسس علم اللغة: ٦٩ ١٤٧. هذه العلامة تدل على موضع الفصل.
    - ٢٢. ينظر: دراسة الصوت اللغوي: ٣٦٤.
      - ٢٣. ينظر: علم الأصوات: ٥٦٠.
      - ۲٤. ينظر: المصدر نفسه: ٥٦٠ ٥٦١.
        - ٢٥. ينظر: المصدر نفسه: ٥٦١.
          - ٢٦. النازعات: ٢٧.
    - ٢٧. ينظر: علم الأصوات: ٥٦١ ٥٦٢.
      - ٨٢. المائدة: ٢٦.



٢٩. الأنعام: ١٠٠.

٣٠. ينظر: علم الأصوات: ٥٥٤.

٣١. ينظر: علم الأصوات: ٥٦١ وما بعدها.

٣٢. ينظر: المصدر نفسه: ٥٥٥ وما بعدها.

٣٣. هو د: ٤٣.

٣٤. آل عمران: ١٣٥.

٥٣. البقرة: ١٣.

٣٦. سُمّيتْ إبهامية؛ لأنّها إذا اقْتَرَنَتْ باسمٍ نكرةٍ زادتُهُ شُيوعًا و عمومًا و إبهامًا، نقولُ ساعدتُ رَجلًا ما.

٣٧. البقرة: ٢٦.

٣٨. الزمر: ٧٣.

۳۹. طه: ۷۲.

٠٤. الإسراء: ٤٦.

٤١. آل عمران: ٣٧.

٤٢. آل عمران: ١٦٩.

٤٣. الأنعام: ١١.

٤٤. الأعراف: ١٤٨.

٥٤. الأعراف: ١١٤.

٤٦. البلد: ١.

٤٧. ينظر: علم الأصوات: ٥٥٤.

٤٨. البقرة: ٢.

93. تفسير القرآن العظيم، ابن كثير: ١/ ٣٨. التام: هو الذي لا يتعلّق ما بعده بها قبله البتَّة لا من جهة المعنى، ينظر: الوقف في العربية: ١٤٦. الكافي: هو الذي لما بعده تعلّق بها قبله من جهة المعنى فقط، ينظر: الوقف في العربية: ١٤٦.

٥٠. ينظر: جمال القُرّاء وكمال الإقراء، السخاوى: ٢/ ٥٧٠.

٥١. طه: ١٥.

٥٢. المحتسب، ابن جني: ٢/ ٤٨.

٥٣. البقرة: ٢٠، وهي من قوله تعالى: ﴿يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصارَهُمْ كُلَّمَا أَضاءَ لَهُمْ مَشَوْا فِيه وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَنَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصارِهِمْ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾.



٥٤. البقرة: ٢٢، وهي من قوله تعالى: ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فراشاً وَالسَّماءَ بناءً وَأَنْزَلَ مِنَ الشَّماءِ ماءً فَأَخْرَجَ بهِ مِنَ الشَّمَراتِ رزْقاً لَكُمْ فَلا تَجْعَلُوا للهِ أَنْداداً وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾.

٥٥. كتاب السبعة في القراءات: ١٤٨، وينظر: النشر: ١/ ٤١٩.

٥٦. ينظر: الحجّة للقراء السبعة، أبو على الفارسي: ١/ ٣٩١.

٥٧. القيامة: ٢٧ وينظر الحجة للقراء السبعة: ١/ ٣٩١.

٥٨. المطففين: ١٤ وينظر الحجة للقراء السبعة: ١/ ٣٩١.

٥٩. ينظر: الخصائص، ابن جني: ١/ ٩٤.

٠٦. النشر في القراءات العشر: ١/ ٤٢٦.

۲۱. یس: ۵۲.

٦٢. ينظر: النشر في القراءات العشر: ١/ ٤٢٦.

٦٣. ينظر: المصدر نفسه: ١/ ٤٢٦.

٦٤. أسرار البلاغة، عبد القاهر الجرجاني: ١١٨.

٥٦. الروم: ١ - ٣.

٦٦. ينظر: أبحاث في أصوات العربية: ٦٨ - ٦٩.

٦٧. الماعون: ٤ - ٥.

٦٨. ينظر: الوقف في العربية: ١٨٦ – ١٨٧.

٦٩. مفتاح العلوم، السكاكي، طبعة مصورة من طبعة مصر: ١٨١.

٧٠. ينظر: أبحاث في أصوات العربية: ٧٨.

٧١. ينظر: مناهج البحث في اللغة، د. تمام حسّان: ١٩٧.



#### المصادر والمراجع

- القرآن الكريم
- أبحاث في أصوات العربية، الدكتور حسام سعيد النعيمي، ط١، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ١٩٩٨م.
- الإتقان في علوم القُرآن، السيوطي، ضبطه وصححه وخرّج آياته: محمد سالم هاشم، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٣م.
- ٣. أسس علم اللغة، ماريو باي، ترجمة الدكتور أحمد مختار عمر، طرابلس،
   ١٩٧٣م.
- البحر المحيط، أبو حيّان، ط الرياض، (د.ت).
- البرهان في علوم القرآن، الزركشي،
   تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة
   العصرية، بيروت، ١٩٩٨م.
- الترقيم وعلاماته في اللغة العربية، أحمد زكي باشا، قدّم له واعتنى بنشره: عبد الفتاح أبو غدّة، دار البشائر الإسلاميَّة، بروت، ط٣، ١٩٩٥م.
- القران العظيم، تحقيق: يوسف المرعشلي، دار المعرفة، بيروت، ١٩٩٣م.
- ٨. التفسير الكبير، الـرازي، دار الفكر،
   بيروت، ط١،١٩٨١م.
- ٩. جمال القرّاء وكمال الإقراء، السخاوي،
   تحقيق: علي حسين البواب، مكتبة التراث، مكّة المُكرّمة، ط١، ١٩٨٧م.

- ١٠ الحُجَّة في القراءات السبعة، ابن خالويه،
   تحقيق: عبد العال سالم مكرّم، بيروت،
   ١٩٧١م.
- 11. الحجّة للقُرّاء السبعة، أبو علي الفارسي، تحقيق: بدر الدين قهوجي وبشر جويجائي، مراجعة: عبد العزيز رباح وأحمد يوسف الدقاق، دار المأمون للتراث، دمشق، بيروت، ط٢، ١٩٩٣م.
- ۱۲. حق التلاوة، حسني شيخ عثمان، ط۸، ۱۹۸۸ م بيروت.
- ۱۳. الخصائص، ابن جني، تحقيق: محمد علي النجّار، دار الهُدي، بروت، ط۲.
- 14. دراسة الصوت اللغوي، د. أحمد مختار عمر، عالم الكتب، القاهرة، ط٤، ٢٠٠٦م.
- 10. دلالات الظاهرة الصوتية في القرآن الكريم، الدكتور خالد قاسم بني دومي، جامعة أربد الأهلية، عالم الكتب الحديث، ط١، ٢٠٠٦م.
- 17. الصوت اللغوي في القرآن، محمد حسين الصغير، دار المؤرخ العربي، بيروت، ط١٠٠٠٠م.
- ۱۷. علم الأصوات، كمال بشر، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ٢٠٠٠م.
- ۱۸. القاموس المحيط، الفيروز آبادي، مؤسسة الجلبي، د.ت مصر، ١٩٥٣م.



- كتاب السبعة في القراءات، ابن مجاهد، تحقيق: شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة، ط٣.
  - ٠٢. كتاب سيبويه، طبغة بولاق.
- ۲۱. اللغة العربية معناها ومبناها، د. تمام حسان، الهيئة المصرية للكتاب، ط٢،
   ۱۹۷۹م.
- ۲۲. لسان العرب، ابن منظور، دار إحياء
   التراث العربي ومؤسسة التاريخ العربي،
   بيروت، ط۳، ۱۹۹۳م.
- 77. المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، ابن جني، تحقيق: علي النجدي ناصف وعبد الفتاح شلبي، وزارة الأوقاف، القاهرة، ١٩٩٩م.

- ٢٤. مناهج البحث في اللغة، د. تمام حسّان،
   دار الثقافة، الدار البيضاء، ١٩٨٦م.
- ٢٥. النشر في القراءات العشر، ابن الجزري،
   تصحيح: علي محمد الضباع، دار الكتاب
   العربي.
- 77. الوقف في العربية على ضوء اللسانيات، الدكتور عبد البديع الثيرباني، دار الغوثاني للدراسات القرآنية، دمشق— سورية، ط١،٨٠٠٨م.

<del>wallifan</del>

## المصطلح الدّيْنيُّ المُشْتَركُ بين العَبَيَّةِ وَالأَكْدِيَّة

دِرَاسَة لغَويّة

Inter-religious term in Arabic and Akkadian language study

م. فَضَيْلة صَبيح نومان الخُراعيْ

جامعة القادسية

كلية الاداب . قسم اللغة العربية

Lecturer Fadhila S. N. AL-Khuzaei

Department of Arabic College of Art AL-Qadisiya University

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي

Turnitin - passed research



## من البحوث المشاركة في مؤتير العميد العلام المعالمة المعمد العميد العميد العميد العميد العميد العميد المعالمة المعمد المع

المنعقد تحث شعار



وبعنوان

إِذَا نَعْمَا لِمُصَّلِمَ عَنِ لَكِلَافِ إِلَا لَهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَنِ لَكِلَافِ إِلَا لَهُ خَيَلافَ

للمدة من ٩-١١ تشرين الأول ٢٠١٤م برعاية العتبة العباسية المقدسة

A research paper taken from

Al-Ameed Journal Second Global Academic
Conference under
the Auspices of General Secretariat
of Holy Al-Abbas Shrine
held as of 09 to 11 -10- 2014
Under the slogan

Under the Shade of Al-Ameed
We Do Meet to Augment
Discource Juncture Management from
Dissention to Alterity



#### ملخص البحث

بسم الله الرحمن الرحيم والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المصطفى الامين النبي محمد صلى الله عليه واله الطيبين الطاهرين... وبعد

وصولاً الى توحيد المصطلح ومقارنة دلالاته وتاكيداً على اثر التراث الديني والاسلامي في انتاج المصطلح، شرعت في كتابة هذا البحث من خلال الافادة من حوار الحضارات العراقية القديمة الاكدية والبابلية والاشورية عبر الانتقال من الوضع الى الاصطلاح وما حصل لها من تطور لغوي تدريجي صوتاً وصرفاً ودلالة لمجموعة من الالفاظ الدينية التي قمت بعرضها اولاً على معاجم اللغة الاكدية ومنها معجم شيكاغو الاشوري الشامل الذي اصدرته جامعة شيكاغو المرموز له (C.A.D) ومعجم فون زودن الالماني المرموز له (A.H.W) ثم عرضها على معاجم اللغة العربية ومنها لسان العرب لابن منظور ومقاييس اللغة لابن فارس. وذلك للتوصل الى وعي مصطلحي ديني يسهم في ترسيخ لغة علمية مشتركة من خلال مقارنتها مع لغة جزرية اخرى، في ضوء على اللغة المقارن ولاشك ان المقارنة بين اللغات لها فوائد منها الالمام بتاريخ الشعوب وحضارتها ودياناتها واستنتاج احكام لغوية لم نكن نصل اليها لو اقتصرت دراستنا على العربية وحسب.

وبعد استقراء الموضوع لما جاء منه في المتون اللغوية المدروسة، وتصنيف الالفاظ ضمن مجموعاتها الدلالية الينية المشتركة بين العربية والاكدية، وترتيبها بحسب الالفباء، شرعت برسم خطة وجدت انها تنقسم على فصلين، ضمَّ الفصل الأول ثلاثة محاور عرض المحور الأول: الوضع والاصطلاح في اللغات



المشتركة. والمحور الثاني: ديانة العراقيين القدماء. والمحور الثالث: الدراسة اللغوية المشتركة. والمحور الرابع: اللهجات الاكدية. وكان الفصل الثاني مخصصاً لدراسة المجموعات الدلالية وقد تضمن محورين تناولت في الاول منها الفاظ الالهه، والثاني الفاظ العبادات، وقفيت على هذه الفصول والمحاور بخاتمة اشتملت على نتائج عامة وخاصة، تلتها قائمة مصادر البحث مرتبة بحسب الالفباء.

#### **ABSTRACT**

Unifying the discourse, comparing its connotations and certifying the impact of the Islamic and religious heritage on the discourse production, I do launch into tackling such a research paper as exploiting the dialogue of the civilizations Iraqi old Acadian Babylonian and Assyrian and tracing the discourse in terms of phonology and syntax. It is to set an act of comparison between certain religious utterances and Acadian dictionaries; for instance, the universal Assyrian Chicago Dictionary, issued by Chicago university (A.H.W), the German Phonezudan Dictionary (C.A.D), Arabic dictionaries, The Arabic Tongue for Ibn Mandhur and Language Measures for Ibn Faras.

It is to reach discourse perception participating to erect a mutual scientific language as to be compared with another island one. Comparing languages with each other gives many a merit; knowing the history, civilization, religion and linguistic regulations induction of nations we never fathom if the study is delimited to the Arabic language. Having reconnoitered the main locus in the studied sources and the utterance categorization according to their mutual structural semantic groups between the Arabic and the Assyrian alphabetically, the research paper forays into two chapters; the first holds four axes; the position and etymology in the mutual languages; the religion of old Iraqis; mutual linguistic study and the Assyrian dialects. The second chapter is allotted to the semantic groups and appears with two axes; the divine utterances and the worshipping utterances. The study terminates at a conclusion with private and public results and bibliography.



## الفصل الاول محاور لغوية عامة

#### المحور الاول: الوضع والاصطلاح في اللغات المشتركة

ان لغة العرب ممتنعة على سائر اللغات وهذه كلها منقادة لها، لذلك اقبلت الامم عليها يتعلمونها رغبة فيها وحرصاً عليها وفضلاً فيها للناس وقد وضح هذا الرازي بقوله: ((ان افضل اللغات الاربع لغة العرب وهي افصح اللغات واكملها واتمها واعذبها وابينها ولم يحرص الناس على تعلم شيء من اللغات في دهر من الدهور وفي وقت من الاوقات كحرصهم على تعلم لغة العرب (۱). بل ان لغة العرب افضل اللغات واوسعها ودليل ذلك قوله تعالى ﴿ بِلسَانِ عَرَبِيٍّ مُبِينَ ﴾ (۱). إذ انه لما خصّ اللغات واوسعها ودليل ذلك قوله تعالى ﴿ بِلسَانِ عَرَبِيٍّ مُبِينَ ﴾ (۱). وفي كل اللغات هناك اصل وتطور وظواهر لغوية مشتركة بين اللغات العربية عامة وبين اللغات هناك اصل وتطور وظواهر لغوية مشتركة بين اللغات العربية عامة وبين اللغتين الاكدية والعربية خاصة. ولذلك ان لغة اشور وبابل التي قد عثر على اثارها منقوشة بالاحرف الاسفينية او المسمارية في اثار مملكة اشور اقرب اللغات الجزرية الى اللغة الاصلية اذا لم تكن هي بقيمتها (١٤).

وقد وصف نولدكه اهمية اللغة العربية في الجزيرة العربية بقوله «اهم لغة تكلم بها العرب مطلقاً» (٥٠). وبصورة عامة تمتاز الجزرية عن سائر اللغات بوفرة كلهاتها واطراد القياس في ابنيتها وتنوع اساليبها وعذوبة منطقها ووضوح مخارج حروفها وتفضلها اللغة العربية في كل ذلك لتصونها زمن جاهليتها قروناً سحيقة في شبه



جزيرة العرب وتقدمها في الطريقة النظرية التي نشأت عليها من حصول الازدواج اللغوي بلغة الفاتحين او لهجة المغيرين حتى ظن كثير من العلماء الباحثين انها لغة وليدة مواضعة واصطلاح معتمد من حكماء اهلها لانها لغة فطرية تدريجية وهي من اقدم اللغات السامية بل هي اصلها على رأي كثير من علماء عصرنا الغربيين والشرقيين. وعُدَّ من اهم خطوط حضارة وادي الرافدين هو الخط المسهاري اذ كانت له سمه دينية فقد بقي اداة للتدوين في هذه الحضارة وحضارات الشعوب المجاورة لمدة اربعة الاف عام واول ظهور له في حدود (0.00 ق. م) الى بداية العهد الميلادي (0.00 م) اذ اقتصر تداوله بين كهنة المعابد، ومن هنا نجد انه اتخذ صفته الدينية (0.00 وعلى الرغم من ان نظام الكتابة المسهارية هو من اصعب النظم التي استعمل في العصور القديمة فقد تعد تقدماً كبيراً في فن الكتابة (0.00

واما اللغة الاكدية فقد عدت أقدم اللغات الجزرية من حيث نصوصها المدونة اذ دونت فيها اخبار السلالة الاكدية التي حكمت في العراق (حدود منتصف الالف الثالث ق.م) ثم اللغة البابلية واللغة الاشورية وتنقسم كل من هاتين اللغتين من حيث تطورهما الزمني على البابلية القديمة والبابلية الوسيطة والبابلية الحديثة وكذلك الاشورية الى اشورية قديمة ووسيطة وحديثة وصار مصطلح اللغة الاكدية يفهم منه بوجه عام اللغتان البابلية والاشورية (٩).

وعن الوضع والاصطلاح نذكر قول التاج السبكي في شرح منهاج البيضاوي الوضع عبارة عن تخصيص الشيء بالشيء، بحيث اذا أطلق الاول فهم منه الثاني، قال وهذا تعريف سديد، فأنك اذا اطلقت قولك قام زيد فهم منه القيام منه، قال فان قلت مدلول قولنا (قام زيد) صدور قيامه، سواء اطلقنا هذا اللفظ ام لم نطلقه (۱۰).

AC 93.

وهناك رأى محدث عن الوضع يقول (الوضع المعجمي قاصر عن التعبير معجمية معينة، لذا ان عملية اذابة هذه الالفاظ المعجمية المعبرة عن الفكرة وصبها بلفظ موصل موضوع بغاية الاختزال هو ما نسميه به (المصطلح)(۱۱). ويعتقد ان الشطر الاول من التعريف الذي يقول. الوضع المعجمي قاصر عن التعبير عن الفكرة. قد قصد به من التعريف القديم السابق العبارة التي تقول لاتخصيص الشيء بالشيء وتحديداً كلمة (تخصيص) فهو قاصر من هذا الجانب لاقتصارعلى كلمة واحدة او كلمتين بينها المصطلح قد وضح مجموعة الفاظ معجمية كثيرة في عبارة واحدة. وفيها بعد اصبحت الحاجة كبيرة الى المصطلحات، وبعبارة اوضح يحدث في واحدة. وفيها بعد اصبحت الحاجة كبيرة الى المصطلحات، وبعبارة اوضح يحدث في واحداً والدال متبايناً من فن لاخر او يكون المفهوم فتبايناً من فن لاخر او يكون المفهوم فتبايناً من فن لاخر او يكون المفهوم ظهر كثرة المصطلح وتعددها والتباين بعضها ببعض الاخر احياناً (۱۲).

#### المحور الثاني: ديانة العراقيين القدماء

ان حضارة وادي الرافدين هي احدى الحضارات القديمة القليلة التي اطلق عليها المؤرخ الشهير توينبي مصطلح الحضارة الاصلية او الاصيلة اي هي الحضارة التي لم تشتق من حضارة سابقة لها بل نشأت وتطورت منذ عصور ماقبل التاريخ وهي قليلة العدد في تاريخ الانسان ولن يتكرر ظهورها عند البشر على اغلب الاحتهالات في مقدمتها حضارة وادي الرافدين (۱۲). وكانت الطقوس الدينية لأرض الرافدين بالغة التعقيد تشتمل على تفصيلات محددة في صرامة ودقة، وهذا يدل على مدى التطور الديني كها مبين في الوقت نفسه سيادة الدين المطلقة على كل جانب اخر من جوانب الحياة الاجتهاعية (۱۲). وتحلل بداية الدين البابلي منذ عصور ماقبل التاريخ اذ استوطن العراق عناصر بشرية كثيرة. واستمر كذلك في العصور ماقبل التاريخ اذ استوطن العراق عناصر بشرية كثيرة. واستمر كذلك في العصور



التاريخية وان حضارته ومن ضمنها الدين نتاج جهود قاربها اكثر من عنصر واحد، كالسومريين الذين كان لهم اثر في أسس الحضارة العراقية القديمة والجزريين الذين طبعوا معظم الشرق الادنى بطابعهم (۱۰). ولو حللنا الدين تحليلا دقيقاً شاملاً لوجدناه مؤلفا من ركنين اساسيين:

#### الاعتقاد بوجود كائن او كوائن فوق البشر او قوى فوق الطبيعة

الاعتقاد انه من الممكن للبشر ومن الواجب عليهم ان تكون لهم علاقات ما بذلك الكائن او الكوائن العليا او بتلك القوى فوق الطبيعة واستنادا الى هذا التعريف يتم تحليل الدين الى المقومات الاتية: معتقدات، عبادات، نظم وقواعد اخلاقية ومنظات ومؤسسات دينية (١٦).

واول الواجبات الدينية عند البابليين الخوف من الآلهة، فغالباً ما يصف الملوك انفسهم بانهم يخشون الآلهة، وويل لمن لا يخاف الآلهة، فالملك الذي لا يفعل ذلك يعرض نفسه لغضب الآلهة وانتقامها اذ تسلط على مملكة الاعداء يخربونها (۱۷۱۰). ومثلها يتم العقاب على الذنوب في هذه الحياة كذلك يكون الثواب على الاعمال الصالحة وانواع الثواب في هذه الحياة مثل العقاب متنوعة كثيرة وابرزها منح العبد العمر الطويل جزاء عمل صالح وكانت هذه الامنية اعز ما يتمناه البابليون وتحقيقها من اقوى البواعث والحوافز على الاعمال الصالحة (۱۸۱۰).

#### المحور الثالث:الدراسة اللغوية المشتركة

مما لاشك فيه ان مجموعة الشعوب العربية القديمة امتازت عن غيرها بصفات معينة مشتركة فيها بينها وهذه الخصائص لغوية قبل كل شيء لما بينها من التشابه AC OR

الكبير في الاصوات والصيغ والتراكيب والمفردات ما لا يمكن معه ان نسب تقاربها الى حدوث اقتباسات فيها بينها في العصور التاريخية (۱۹). ولهذا عُدَّت اللغة الاكّدية بفرعيها البابلي والاشوري: «اقدم اللغات المعروفة وبالتالي اقربها الى الأصل ابتدأ تدوين هذه اللغة بالخط المسهاري قبل منتصف الالف الثالث قبل الميلاد وتفرعت اللغة الاكدية في بداية الالف الثاني قبل الميلاد على لهجتين رئيسيتين هما البابلية في الجنوب والأشورية في الشهال استمرت اللغة الاكدية حتى القرن الاول الميلادي اي المها استمرت حية لمدة ثلاث الاف سنة وهذا ما يجعلها اطول لغات الارض قديمها وحديثها عمراً» (۲۰). واما اللغة العربية فهي «اللغة التامّة الحروف الكاملة الألفاظ لم ينقص منها شيء من الحروف فيشينها النقصان، ولم يزد فيها شيء فيعيبها الزيادة وسائر اللغات فيها زيادة حروف مولدة، وينقص عنها حروف هي اصلية» (۱۲).

وتختلف نسبة التوزيع الصوتي في الالفاظ المشتركة بين العربية والاكدية والنظام المتبع في هذا المجال هو نظام المقابلات الصوتية وذلك لتميز الالفاظ المشتركة بين العربية والاكدية، فالكلمة التي ترد بالشين بالاكدية نجدها بالسين في العربية وهذا دليل على انها من اصل سامي مطّرد مشترك. واخضاع الحروف غير العربية يكون وفاقاً للقوانين العربية. والصوت الواحد في الاكدية يحل محل ثلاثة اصوات عربية بسبب فقدان اصوات الحلق والاطباق في الاكدية فهي عملية تقريب صوتي وعملية التغير الصوتي والابدال بين الاصوات في اللغتين العربية والاكدية منها ماهو قريب كالأبدال بين السين والصاد لأنها من مخرج واحد: «مابين طرف اللسان وفويق الثنايا» (۲۲٪). ومنها ماهو بعيد كالأبدال بين الضاد واللام، ذلك لان الضاد أسناني لثوي شديد، واللام لثوي متوسط بين الشدة والرخاوة (۲۲٪). فاختلف مخرج الضاد عن اللام، اذ ان الابدال له عنصر ان مهان، العنصر الاول: اتحاد الصوتين المبدلين في المخارج ولا يمكن ابدال صوتين من مخارج متباعدة، والعنصر الثاني الاتحاد في



النوع والصفة، ومنها ماهو مطلق ومنها ماهو مقيد بشرط، «اما المطلقة فمثل ابداء الباء في اللغة السامية الاصلية فاء في العربية فليس لهذا القلب من شرط صوتي يقيده واما المقيده فمثالها ان الميم الاصلية في اواخر الكلمات في اللغة السامية الاصلية صارت نوناً في العربية وذلك ان قلب الميم نوناً مطرد من حيث انه حدث في كثير من الكلمات ولكنه مقيد من حيث انه اقتصر على اواخر تلك الكلمات فقط ولم يتعداها الى اوائلها ولا اواسطها»(٢٤).

واما الدراسة الدلالية فأنها تنهض بدراسة المجالات الدلالية اللغوية بعد ان تتم تقسيمها على مجموعات دلالية محددة، وأخر متفرقة ومن هذه المجموعات نشرع بدراسة تحليل القضايا الدلالية المختلفة وهناك علاقة وطيدة بين اللفظ ومعناه، اذ ان اللفظ دال، والمعنى مدلول وتصور الدال يلزم تصور المدلول (٢٠٠). «ومن هذه العلاقة نشرع بذكر مظاهرها واسبابها والسياق الذي يوضح معناه واخيراً نقف على ظاهرة بقاء الالفاظ واندثارها، فعلم الدلالة هو تغير الالفاظ لمعانيها، ذلك ان الالفاظ ترتبط بدلالتها ضمن علاقة متبادلة فيحدث التطور الدلالي كلها حدث تغير في هذه العلاقة» (٢١٠).

واما مظاهر التغيير الدلالي، ترجع الى: ثلاثة انواع: التضييق والانتقال، فهناك تضييق عند الخروج من معنى عام الى معنى خاص. وهناك اتساع في الحالة العكسية اي عند الخروج من معنى خاص الى معنى عام وهناك انتقال عندما يتعادل المعنيان او اذا كانا لا يختلفان من جهة العموم والخصوص كما في حالة انتقال الكلمة من المحل الى الحال اومن السبب الى المسبب او من العلامة الدالة الى الشيء المدلول عليه الخ، او العكس (۲۷). وتتفاوت هذه المظاهر فيها بينها من حيث كثرة الاستعمال، فالتعميم حالة نادرة، اما التضييق فيبدو اوسع منه (۲۸). وسبب شيوع تخصيص الدلالات

AC 23.

هو: « تنظيم الحياة، وسن القواعد ووضع التشريعات الضابطة» (٢٩). ومن المظاهر الأُخر: تغير المعنى من حسي الى معنوي و بالعكس، كذلك السمو والانحطاط الدلالي، واسباب صوتية، وهذه واضحة من خلال العلاقة بين الكتابة الصورية ومدلولها او مسهاها وفكرتها، ونجد هذه العلاقة واضحة في الكتابة المسهارية في اللغة الأكدية، فالمعروف، انها:مرّت بثلاث مراحل قبل ان تتبلور وتتضح وتصبح نظاماً كاملاً هي مرحلة الكتابة الصورية.. ومرحلة الكتابة الرمزية.. واخيراً مرحلة الكتابة المقطعية او ما يعرف بالمرحلة الصوتية (٣٠٠).

اما الكلام على بقاء الالفاظ واندثارها، فهذا متعلق بكثرة استعمال اللفظ او العكس من ذلك اي ندرة استعماله، وذلك لاستعمال لهجة ما لكلمة ما ثم تركها لان الكلمة: من وجهة نظر هذه اللهجة كلمة ميته... وموت الكلمة امر نسبي اذ لا يمكن القول على وجه الاطلاق بان اللفظ قد توقف استعماله تماماً والسبب الاخر الى كثرة الاستعمال او ندرته يرجع الى الكلمات التي يوجد بينها حيث المعنى (۱۳): «نوع من النظام التصاعدي يحتوي على معان قوية ومعان ضعيفة فالأولى، وهي ليست اقدم المعاني بالضرورة، تفرض نفسها على العقل بمجرد ذكر الكلمة، وتدين بقوتها الى اهمية استعمالها اما الثانية فتبقى في الظل لأنها نادرة الاستعمال»(۲۳). واما العوامل المؤثرة في التطور الدلالي فهي: اجتماعية وثقافية، نفسية، وعوامل لغوية (۲۳).

# المحور الرابع: لهجات الَّلغة الأكدية

تتألف اللغات الشرقية او الشهالية الشرقية من اللهجات الاكدية في العراق القديم، وقد بدأ تدوينها بالخط المسهاري منذ (٢٥٠٠ ق.م) وتفرعت منذ الالف الثانى على اللهجات الرئيسة الآتية:



- اللهجات البابلية في حدود ۲۰۰۰ ق. م الى القرن الاول الميلادي: اللهجة الاكدية القديمة (۲۰۰۰ ۱۵۰۰ ق.م).
   الاكدية القديمة (۲۳۳۶ ق.م)<sup>(۱۳)</sup>. البابلية القديمة (۱۰۰۰ ۱۰۰ ق.م). البابلية الوسيطة (۱۰۰۰ ۱۰۰ ق.م). البابلية الحديثة (۱۰۰۰ ۱۰۰ ق.م). البابلية المتاخرة (۱۰۰۰ ق.م الى القرن الاول الميلادي)<sup>(۱۳)</sup>. اللهجة البابلية النحوية، وهي اللهجة التي دونت بها اعهال اشور بانيبال (۲۲۸–۲۲۷ ق.م)<sup>(۲۲)</sup>.
- ۲. اللهجات الاشورية في حدود ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ق.م: الاشورية القديمة (۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ق.م). الاشورية الوسيطة (۱۵۰۰ ۱۰۰۰ ق.م). الاشورية الحديثة (۲۰۰۰ ۲۰۰۰) ق.م (۷۳).

وعُدّت اللغة الاكدية من اقدم اللغات الجزريه المعروفة من حيث تاريخ التدوين وذلك لكونها تقدم لنا اقدم النصوص الاكدية وادقها وتبين لنا مراحل تطورها وتوضح اصالة عدد من الخصائص والمظاهر والمفردات اللغوية التي نجد بعضها في اللغة العربية (٢٨٠). واستعملت لهجات اللغة الاكدية استعمالا واسعاً فعلى سبيل المثال اللهجة البابلية القديمة فقد: «استعملت هذه اللهجة لتدوين النصوص اللغوية المعجمية التي تشرح الكلمات السومرية وعلاماتها وقيمها الصوتية ومرادفاتها البابلية، وكذلك دونت معاجم باسهاء النباتات والحيوانات السهاء الاشياء والمواد المختلفة.. والمعاملات التجارية مثل البيع والشراء والقروض والاحوال الشخصية»(٢٩٠).



## الفصل الثاني

## المجموعات الدلالية

## اولاً: الالفاظ المخصوصة بالآلهة ومتعلقاتها

الآه: جاء ذكرها في الاكدي القديم فيها بعد بصيغة: (ال: iiu) ومعناها: الاه والالاه الحامي (نن) ومقابلها العربي الاله: الله عز وجل وكل ما اتخذ من دونه معبوداً الله عند متخذه والجمع الحة قال وليس هو من الاسهاء التي يجوز منها اشتقاق فعل كها يجوز في الرحمن الرحيم وروى المنذري عن ابي الهيثم انه سأل عن اشتقاق اسم الله تعالى في اللغة فقال على حقه الاه أدخلت الالف واللام تعريفاً فقيل الالاه، ثم حذفت العرب الهمزة استثقالاً لها فلها تركوا الهمزة حولوا كسرتها في اللام التي هي لام التعريف وذهبت الهمزة اصلاً فقالوا اللاه، فحركوا لام التعريف التي لاتكون الاساكنه ثم التقى لامان متحركان فأدغموا الاولى في الثانية، فقالوا الله كها قال تعلى: ﴿لَكِنّا هُو الله مُن مناه لكن انا(٢٤).

اذن فان هذه التغيرات الصوتية لكلمة (ال) هي التي جعلتها تتطور الى كلمة (الله) اذ ان اللام والالف والهاء، لاه اسم الله تعالى، ثم ادخل الالف واللام للتعظيم (٢٤٠). وقد عدت عرب العصور السابقة للإسلام حافظوا في حياتهم الدينية الاجتهاعية على الاحوال العربية القديمة اكثر من اي شعب اخر وهناك الهة كثيرة



تشترك فيها عدة شعوب سامية، وهو: ال(٤٤). اي ان هذه الكلمة عند الأكديين و (ال) لدى الكنعانيين و (الوهم) عند العبريين و (الله) عند العرب(١٤٥). وقد حصل لكلمة الاه تطورات صوتية منها فقدان اصوات الحلق الهمز والهاء في اللفظ الاكدى (ilu) وذلك لان اللغة الأكّدية فقدت أصوات الحلق الجزرية تامة (٤٦). اذ لا يوجد بين العلامات المسارية مقاطع صوتية ذات النطق القريب منها فغيروا عن صوت العين فاضطر الكتبة عند تدوينها الى استخدام المقاطع الصوتية ذات الباء والياء المائلة او بحركتي الكسرة او الكسرة المائلة الى جانب الالف(١٤٠). لذلك ادى تدوين اللغة الاكدية بالخط المساري إلى اختفاء بعض اصواتها من الكتابة ولاسيها اصوات الحلق هذه مثل العين والهاء والحاء واصوات التضخم مثل الضاد والظاء وذلك لانعدام العلامات المساريه الخاصة التي تؤديها في الخط السومري ٤٨. فضلا عن التغيرات الصوتية الآخر لكلمة الله عز وجل التي ذكرها ابن منظور في معجمه بالتسلسل (٣٦٠- ٧١ هـ)، اشتقاق اسم الله تعالى في اللغة كان حقه (الأهُ)، ثم ادخلت الالف واللام تعريفاً فقيل ألإلاهُ، ثم حذفت العرب الهمزة استثقالًا لها، فلما تركوا الهمزة حَوَّلوا كسرتها في اللام التي هي لام التعريف وذهبت الهمزة أصلاً فقالوا (أللاهُ)، فحركوا لام التعريف التي لاتكون الاساكنة، ثم التقي لامان متحركان فادغموا الاولى في الثانية فقالوا الله.

جبار: جاء ذكرها في الاكديه: (البابلي القديم فيها بعد بصيغة (كُبُّر، gubburu) ومعناها يتجبر (٤٩). ومقابلها في اللغة العربية: (الجبارُ: الله) عن اسمه القاهر خلقه على ما اراد من امر ونهي، ابن الانباري: الجبار في صفة الله عز وجل الذي لاينال، ومنه جبار النخل. قال الازهري جعل جبار في صفة الله تعالى او في صفة العباد من الأجباروهو القهر والاكراه من جبر والجبرياء والتجبار: وهو بمعنى الكبر

Alexander St.

وانشد الاحمر لمغلس بن لقيط الاسدي يعاقب رجلاً كان والياً على اوضاح: «فأنك إن عاديتني غضب الحصى عليك وذو الجبورة المتغطرف»، فالجبر هو: جنس من العظمه والعلو والاستقامه فالجبار: الذي طال وفات اليد، يقال فرس جبارة، ونخلة جبارة ران عاديتني غضب عليك الخليفة وماهو في العدد كالحصى والمتغطرف: المتكبر» (١٠).

وقد حصل الكلمة (كُبُّرُ: gubburu) تحول صوتي من الوحدة الصوتية الاكدية (g / E) وهي غير مستحسنه ولاكثيرة في لغة من ترتضي عربيته، ولاتستحسن في قراءة القرآن، ولا في الشعر ( $^{(7)}$ ). وهي لغة اضطرارية (سائرة في اليمن مثل جمل اذا اضطروا قالوا كمل بين الجيم والكاف) اذ ان الذين تكلموا بهذه الحروف المسترذلة قوم من العرب خالطوا العجم والمعنى العام كلمة جبار من مادة جبر هو القوة والتمكن ( $^{(7)}$ ). وفي الجانب الدلالي لكلمة جبار نجدها قد استعملت في العربية استعالاً مجازياً في الدلالة على النخلة الجبارة وهي العظيمة التي تفوت يد المتناول وعلى الجبار من الملوك وهو العاتي والجبار الذي يقتل على الغضب ويقال رجل جبار اذا كان طويلاً عظيماً قوياً وتشبيهاً بالجبار من النخل.

حَنّان: جاء ذكرها في الاكدية: الاكدي والاشوري والبابلي القديم بصيغة: (النُّ: ennu) ومعناها: رحمة (عنه ومقابلها العربي: (الحنّانُ: قال ابن الأثير: الحنّان الرحيم بعباده، فعال من الرحمة للمبالغة، الازهري: هو بتشديد النون صحيح قال ابو اسحاق الحنان في الله هو بالتشديد ذو الرحمة والتعطف. والحنان بالتخفيف الرحمة تقول حَنّ عليه يحَنّ حناناً. وقال الفراء في قوله سبحانه ﴿وَحَنَاناً مّن لّدُنّا﴾ (٥٠٠). الرحمة اي وجعلنا ذلك رحمة لابويك وتحّن عليه وترحم (٢٥٠).



وقد فقدت الكلمة الأكدية (أنّ: ennu) صوت الحلق (الحاء) وتم تعليل هذه الظاهرة الصوتية في كلمة (الاه) واستعيض عن الحاء بالكسره المائلة القصيرة (e) في بداية الكلمة الأكدية (ennu) كذلك مثلها حصل في الكلمة الأكدية من تشديد النون اذ تكررت النون مرتين كذلك تم تشديد النون في العربية واستعيض عن تكرار النون بعلامة الشدة (") اذ لاتوجد مثل هذه العلامات الاملائية في اللغة الاكدية، واما الجانب الدلالي،فقد حصل تطابق في المعنين الاكدى والعربي وهو (الرحمة).

ديان: جاء ذكرها في: (الاكدى والاشورى القديم بصيغة (ديان: dajanu) ومعناها حاكم)(٥٧). ومقابلها العربي: (الديان من اسهاء الله عز وجل، ومعناه الحكم: القاضي، وسئل بعض السلف عن على بن ابي طالب عليه السلام، فقال كان دَّيان هذه الأمة بعد نبيها اي قاضيها وحاكمها والدَّيان القَهَّار، ومنه قول ذي الاصبع العدواني: «لاه ابن عمل لا أفضلت في حَسَب فينا ولا انت دياني فتخزوني»، اى لست بقاهرى فتسوس امرى والديان: الله عز وجل والديان القهار وقيل الحاكم والقاضي، وهو فعال من دان الناس اي قهرهم على الطاعة(٥٠).

وقد حصل لكلمة ديان: dajanu الاكدية تطابقاً تاماً، اما من حيث تأصيل هذه الكلمة فانها مثلها ذكرنا ترجع الى الاكدى والاشورى القديم اي انها موغلة في القدم وهذا يدحض الرأى القائل (باراميتها)(٩٥). اذ إن الارامية لغة متاخرة عن الاكدية من حيث القدم، اذ حلت اللغة الاراميه الغربية في عصر متأخر على اللغة الاكدية الشرقية بوصفها اللغة المحلية وقتها اصبحت اللغة الارامية لغة الاتصال المشتركة حتى الفتح العربي وكانت اول لغة من لغات بلاد مابين النهرين تكتب بالحروف الابجدية المتصلة والتي منها اشتقت الحروف العربية الحديثة والعبرية(٢٠).









**A** 

دين: جاء ذكرها في: الاكدية والاشورية القديمة والنصوص اللغوية الاكدية في الحيثية بصيغة (دين: DINU) ومعناها حكم و عقوبة ومادة من القانون<sup>(٢١)</sup>. ومقابلها العربي: والدين: الجزاء والمكافأة ودنته بفعله دنيا: جزيته وقيل: الدين المصدر والدين الاسم: قال «دين هذا القلب من نعم بسقام ليس كالسقم».

ويوم الدين يوم الجزاء وفي المثل كما تدين تدان اي كما تجازي تجازى اي تجازى بفعلك وبحسب ما عملت وقيل كما تفعل بل قال خويلد بن نوفل الكلابي للحرث بن ابي شمر العساني وكان اعتق ابنته:

یاایها الملك المخوف اماتری لیلا و صبحا کیف یختلفان یاحار ایمن ان ملکك زائل و اعلم بان کها تدین تدان

اي تجزى بهاتفعل، ودانه ديناً اي جازاه وقوله تعالى ﴿أَنِنَّا لَلَّدِينُونَ﴾ (١٦٠). اي مجزيون محاسبون (١٣٠) وقد حصل تطابق تام في كلمة دين الاكدية مع كلمة دين العربية في اللفظ والمعنى ومن حيث تأصيلها إلى الأكدي والأشوري القديم يدحض الرأي القائل بانها فارسية (١٤٠).

الربوبية: جاء ذكرها في الاشوري القديم والبابلي، بصيغة ربوتم (Rubutum) ومعناها سلطة (٢٥٠). ورب: (rubum) جاءت في الاكدي القديم والوسيط (٢٥٠). ومقابلها العربي (الربُّ) هو الله عز وجل، هو رب كل شيء أي مالكه، وله الربوبية على جميع الخلق لاشريك له وهو رب الارباب (٢٥٠). وغالباً ما توجد في نهاية الكلمات في اللغة العربية اما تنوين فتح ( ") او تنوين ضم ( ") اما في اللغة الاكدية فقد استعيض عن التنوين بالتمييم وهو صوت الميم الذي في نهاية الكلمة الاكدية والموضوعة بين قوسين في نهايات الكلمات اذ لم تكن اللغة السامية تمتلك في



واذا كان الاسم ينتهي بالتمييم أيضاً كها في نصوص العهد البابلي القديم بصورة عامة كان المقطع واحداً من ثلاثة مقاطع يمكن ان تمثل حركة الاعراب مع التميم وهي أم (um) كها في كلمة (rubutum) في حالة الرفع و ام ma في حالة النصب وام في حالة mi في حالة الجر<sup>(۱۷)</sup>. ومن أمثلة الابدال بين الميم والنون في العربية الاكدية الدالهم الميم من النون الساكنة في (من يك، وشنبا، وعنبر، ويقال: نجر من الماء ينجر نجراً، ومجر يمجر مجراً: اذا اكثر من شربه (۱۷) والميم والنون منها مايقتصر فيه على الدوي الحادث في غنة المنخر (۱۷). والميم والنون وانها الغنة هي خروج الصوت من الخيشوم عند النطق بالميم والنون وانها الغنة هي خروج الصوت من الخيشوم عند النطق بالميم والنون.

AC 28.

مالك ملكوت: اما كلمة مالك: فقد جاء ذكرها في الاشوري والبابلي القديم، فيما بعد، بصيغة: (مالك، maliku) ومعناها: ناصح (٥٧٠). ومقابلها العربي وجاء في قوله تعالى ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ (٢٧٠). واما كلمة ملكوت فقد جاء ذكرها في البابلي القديم والنحوي بصيغة: (ملكوت: malkutu)، ومعناها حكم وحكومة وحاكم (٧٧٠). ومقابلها العربي وجاءت في القران الكريم في قوله تعالى ﴿أَوَلَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (٨٧٠). وقد حصل تطابق تام لكلمتين (مالك: maliku) و (ملكوت: maliku) لفظاً ومعنى.

## المحور الثانى: الفاظ العبادات ومتعلقاتها

ابتهال: جاء ذكرها في البابلي النحوي، بصيغة (بئال: baalu) معناها: صلى، تضرع (٢٩٠). ومقابلها العربي التبهل: العناء بالطلب. وابتهل في الدعاء اذ اجتهد، ومبتهلاً اي مجتهداً في الدعاء، والابتهال: التضرع والابتهال الاجتهاد في الدعاء واخلاصه لله عز وجل وقال ابو بكر: قال قوم المبتهل معناه في كلام العرب المسبح الذاكر لله واحتجوا بقول نابغة شيبان

أقطع الليل اهة وانتحاباً وابتهالاً لله ايّ ابتهال

قال قوم المبتهل الداعي والابتهال لان تمد يديك جميعاً وأصله التضرع والمبالغة في السؤال (^^). وجاء في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ (^^) . وقد حصل تحول من الوحدة الصوتية الهمزة في الكلمة الأكدية (بئال: baalu) الى الوحدة الصوتية (الهاء في الكلمة العربية (ابتهال)، وذلك لمقاربة الهمزة والهاء في المخرج فالهمزة صوت شديد مستثقل والهاء حرف مهموس خفيف ومخرجاهما



متقاربان الا ان الهمزة أدخل منها في الحلق فقالوا: (هرقت الماء) في أرقت فأبدلوا الهاء من الهمزة الزائدة (۱۲۸ والعرب تبدل الهمزة هاء للقرب كها قالوا: اياك وهياك وأيهات وهيهات وأصل أروقت واريقت. وقوله (فأنا اهريقه) هذه الهاء هي الهاء التي كانت في هرقت المبدلة من الهمزة. وانفتحت في المستقبل كها تنفتح الهمزة (۱۲۸). وأطلق بعض المحدثين صفة الصوت الناقص على صوت الهاء إذ إنّه عبارة عن الهواء المار بالاوتار الصوتية من دون ان يعترض طريقة اي عارض (۱۸۵).

تسبيح: جاء ذكرها في البابلي القديم والحديث بصيغة: (تسبيتم mayari معناها: تضرع وابتهال (٥٨). ومقابلها في اللغة العربية: (التسبيح: التنزيه وسبحان الله معناه تنزيها لله من الصاحبة والولدوقيل تنزيه الله تعالى عن كل مالاينبغي له ان يوصف، قال ونصبه انه في موضع فعل معنى ﴿لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴿ (٢٦) تقول: سبحت الله تسبيحاً، قال وسبحان في اللغة تنزيه الله عز وجل عن السوء (٧٨). وجاء في قوله تعالى ﴿كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ ﴾ (٨٨). وكلمة تسبيح مصدر سبح بمعنى قال سبحان الله (٩٩). وقد فقدت الكلمة صوت الحلق (الحاء) واستعيض عنه بالكسرة المائلة (آ) وذكرنا هذه الظاهرة في كلمة حنان، وكذلك الميم التي في آخر الكلمة (الكلمة (الربوبية)).

صلاة: جاء ذكرها في البابلي الحديث، بصيغة (سلو، sullu) معناها تضرع ابتهال. ومقابلها العربي: (الصلاة الركوع والسجود والجمع صلوات والصلاة الدعاء والاستغفار.. والصلاة من الله تعالى: الرحمة، قال عدي بن الرقاع: «صلى الاله على امريء ودعته وأتم نعمته عليه وزادها». فالصلاة من الملائكة دعاء

AC S.

واستغفار ومن الله رحمة وبه سمت الصلاة لما فيها من الدعاء والاستغفار قال الزجاج: «الاصل في الصلاة اللزوم يقال قد صلى واصطلى اذا لزم ومن اللغة التعظيم، سميت الصلاة المخصوصة صلاة لما فيها تعظيم الرب تعالى وتقدس». وقد حصل للكلمة الاكدية (سلو: sullu) تحول من الوحدة الصوتية (السين) الى الوحدة الصوتية (الصاد) في الكلمة العربية (صلاة) وذلك لتقارب نحرج الصوتين الاسلين السين والصاد مابين رأس اللسان وبين صفحتي الثنيتين العليين والصاد ادخلها في المخرج والسين اوسطها (۱۹۰۰)، وكتابة السين ونطقها في اللغة الاكدية ضمن هذه الكلمة وغيرها المتضمنه حرف (السين يدحض الرأي القائل: «ان اللغة الاكدية فقدت السين» (۱۹۰۱). كذلك جاء في العربية ابدال السين صاداً، اذ انهم «ابدلوا السين صاداً لانها اقرب الحروف اليها» (۱۹۰۱). إذ قالوا، يساقون يصاقون وصقر، سمّر، وصَخْر، سَخْر وهو مصدر سخرت منه اذا هزأت والصقع والسقع: الناحية من الارض، والصندوق: السندوق وغيرها (۱۹۰۰).

ولابد من القول انه ليس المراد من الابدال: «ان العرب تتعمد تعويض حرف من حرف وانها هي لغات مختلفة لمعان مختلفة، تتقارب اللفظتان في لغتين لمعنى واحد، حتى لايختلفان الا في حرف واحد» (٩٤). كذلك لهجات اللغة الاكدية فيها لغات مختلفة لمعان متفقه مثل اللهجات الاكدي القديم والبابلي القديم والوسيط والمتأخر والحديث والاشوري القديم والوسيط والمتأخر لمختلف الازمان.

صدقة: جاء ذكرها في: (الاكدي القديم، بصيغة (شددتُ: sadd'uatu) وفي البابلي القديم، بصيغة: (شدتُ: sadduttu)، ومعناهما وتوجد هناك رسوم نقدية تدفع في المدن على البضائع وانواع التجارة، وفضلاً عن المعنى الاخر هو مجموع الديون (٩٦).



ومقابلها العربي: الصدق نقيض الكذب، صدق يصدقٌ صدقاً وصدقاً وتصداقاً، وصدقة: قبل قوله، وصدقة الحديث: انبأه بالصدق. والمصدق: الصلابة، عن ثعلب ومصداق الامر: حقيقته، فالصدق من الصدق بعينه، والمعنى ان يصدق في وصفه من صلابة وقوة وجودة. والصدقة ماتصدقت به على الفقراء، والصدقة: ما أعطيته في ذات الله للفقراء، والمصدق: الذي يأخذ الحقوق من الابل والغنم، يقال: «لاتشترى الصدقة حتى يعقلها المصدق اي يقبضها»، والمعطى متصدق والسائل متصدق هما سواء(٩٧). وقال تعالى ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالِهُمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ ﴾ (٩٨) ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللهُ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَات ﴾ (٩٩). نجد ان كلمة (شدت: sadduttu) الأكدية تضمنت معان متعددة، أولها دفع رسوم نقدية على البضائع وهو لفظ عام فيه الصفة المادية التي تدل على الأموال، ولكن بعد انتقال المعنى الى كلمة (صدقة) في العربية أصبح لها دلالة اسلامية، فهي (ماتصدقت به على الفقراء) و (المصدق: الذي يأخذ الحقوق من الابل والغنم)، فقد تطابق المعنى وقد حصل تحوُّل صوتى في الكلمة الأكدية من (الشين) إلى (الصاد) في الكلمة العربية (صدقة)، وذلك لاتفاق الشين والصاد في الصفة وهي اصوات رخوة مهموسه (١٠٠٠). كذلك حصل ابدال بين الهمزة في الكلمة الاكدية (sadduatu) والقاف في الكلمة العربية (صدقة)، وذلك لاتفاق الهمزة والقاف في الصفة إذ انهما من الأصوات المهموسة (١٠١١)، واما الكلمة الاكدية (sadduttu) فقد تم التعويض عن صوت القاف في العربية بتضعيف التاء في الأكدية، وغالباً مايتم التعويض عن الأصوات المفقودة بالتضعيف.

ولقد كانت في جاهليتها على ارث من ارث ابائهم في لغاتهم وآدابهم ونسائكهم وقرابينهم، فلم جاء الله تعالى بالإسلام، حالت احوال ونسخت ديانات وأبطلت أمور، ونقلت من اللغة الفاظ من مواضع الى موضع اخر بزيادات زيدت وشرائع

AC 23.

وشرائط شرطت فعفى الآخر الاول (۱۰۲). قال وصاحب الشرع إذا أتى بهذه الغرائب التي اشتملت الشريعة عليها من علوم حار الاولون والاخرون في معرفتها ممالم يخطر ببال العرب فلابد من اسامي تدل على تلك المعاني (۱۰۳).

وهكذا نجد الأقوال: «ونقلت من اللغة ألفاظ من مواضع الى مواضع آخر بزيادات زيدت» والقول: «فلابد من اسامي تدلُّ على تلك المعاني» تدلُّ على الحاجة الى المصطلح الذي يجمع هذه المعاني والاسامي التي زيدت لزيادة الحاجة اليها ولذلك قال التاج السبكي: رأيت في كتاب الصلاة للامام محمد بن نصر عن ابي عبيد: انه استدل على ان الشارع نقل الايمان عن معناه اللغوى الى الشرعى بانه نقل الصلاة والحج وغيرهما الى معان أخر، قال فما بال الايمان قال السبكي: وهذا يدل على تخصيص محل الخلاف بالإيمان(١٠٤) كذلك دلالة هذه العبارات: (نقل الإيمان عن معناه اللغوى الشرعي) و (نقل الصلاة والحج وغيرهما الى معان اخر) والقول وهذا يدل على تخصص محل الخلاف على الحاجة الكبيرة للمصطلح لجمع هذه المعاني في عبارة واحدة ونجد «مما جاء في الشرع الصلاة وأصله في اللغة الدعاء، وقد كانوا يعرفون الركوع والسجود، وان لم يكن على هذه الهيأة»(١٠٠٠)، كذلك لا يفوتنا القول ان سبب تعدد المعاني الكلمة الواحدة هو اختلاف القبائل والاماكن وتغير الثقافة والدين فالصلاة في اصل معناها هو الدعاء التسبيح ثم حصل انتقال دلالي من التعميم الى التخصيص لكونها اصبحت كلمة ذات مدلول اسلامي(١٠٦). أي انها: «التي جاء بها الشرع من الركوع والسجود وسائر حدود الصلاة»(١٠٠٠).

قربان: جاء ذكرها: الاشوري القديم والبابلي الوسيط، فيها بعد، بصيغة (كراب، karabu) ومعناها: التهاس وبركة ونعمة (١٠٠٨). ومقابلها العربي: «والقُربان: ماقُرب الى الله تعالى من نسيكه او غيرها وقربان الملك وقرابيه، وزراؤه» (١٠٩٠).



اي ان القربان من اصل قرب أو إنَّ القرب هو ان «يرعى القوم بينهم وبين المورد وهم يسيرون بعض السير حتى اذا كان بينهم وبين الماء عشية او كيلة عجلوا فقربوا وهم يقربون قرباً واقربوا إبلهم وقربت الابل وهذا قربان من قرابين الملك، اي وزير هكذا يجمعون بالنون وهو القياس خلف وهم الذين يستشفع بهم الى الملوك والقرب ضد البعد والاقتراب الدنو، والتقرب التدني والتواصل بحق او قرابة والقربان ما تقربت به الى الله تبتغي به قرباً ووسيلة (۱۱۰۰).

وهكذا نجد ان كلمة (كراب: karabu) الاكدية معناها التهاس بمعنى التقرب الى الاله واما مقابلها العربي القربان، فان أصلها في اللغة هو القرب من المورد لقرب الأبل وهذه الوسيلة، ثم أصبح المعنى القربان هم قرابين الملك الشخص المقرب للملك مثل الوزير وغيره وهم شفاعة الى الملك ووسيلة ثم اصبح المعنى القرب ضد البعد والتقرب التدني والتواصل بحق اوقرابة الى انتهى المعنى بكلمة قربان الى الشيء الذي تتقرب به الى الله ابتغاء القرب والوسيلة. وحصل لكلمة كراب لا الشيء الذي تتقرب به الى الله ابتغاء القرب والوسيلة. وحصل لكلمة كراب الابدال في العربية «القافور والكافور والقف والكف اذا تقارب الحرفان في وتعاقبا في اللغات». كالقول «اناء قربان وكربان اذا دنا ان يمتلي»(۱۱۱). وان النطق بين القاف والكاف والكاف العربية ومنها لهجي بين اللهجات الاكدية والاشوري القديم والبابلي الوسيط واللهجات العربية ومنها لهجة تميم.

عقيقة: جاء ذكرها في الاشوري الحديث بصيغة (اقُ: aqu) ومعناها قربان نذر (۱۱۳). ومقابلها العربي عقه يعقه عقاً، فهو معقوق وعقيق: شقه) والعقيقة: الشعر الذي يولد به الطفل لانه يشق الجلد ويقال للشعر الذي يخرج على رأس المولود في بطن امه عقيقة لانها تحلق، وجعل الزمخشري الشعر أصلاً والشاة المذبوحة

AL S.

مشتقة منه (۱۱۱). وروى عن الرسول ﷺ: انه قال مع الغلام عقيقته واهريقوا عنه دماً وأميطوا عنه الأذى وهو من الاحاديث الصحيحة (۱۱۰).

وقد حصل تطابق في المعنى الاكدي (قربان ونذر) والمعنى العربي (الشاه المذبوحة) وحديث الرسول و (فاهريقوا عنه دماً)، اذ حصل انتقال في المعنى العربي من الاصل وهو العقيقة التي هي الشعر الذيولد به الطفل) وهو الاستعمال الحقيقي الى اطلاق تسمية عقيقه على (الشاه المذبوحة) وهو الاستعمال المجازي، كذلك الحديث الشريف اذ القصد من هذا هو اماطة الاذى عن الطفل المولود وحفظه من كل سوء وهذا كان مألوفاً في طقوس العراقيين القدامي الى ان اتخذ سمة دينية شرعية في الاسلام. اذيقال عق الرجل عن ابنه يعق عنه اذا حلق عقيقته، وذبح عنه شاه ١١٠. وقد فقدت الكلمة الاكدية صوت العين لانه من اصوات الحلق التي لم تظهر في الكتابة المسارية، مثلها حصل في الكلهات (حنّان وابتهال وتسبيح) التي فقدت اصوات الحلق (الحاء والهاء).



#### الخاتمة

بعد اكمال هذه الدراسة التي تناولت الالفاظ الدينية المشتركة بين العربية الأكدية، يمكن اجمال ما توصل اليه البحث من نتائج عامة وخاصة بما يأتي:

# اولاً: النتائج العامة

ظهر من احصاء هذه الالفاظ في ضوء مجموعاتها الدلالية وبحسب مااحصيناها منها، ان مجموعها كان (١٥) خمسة عشر لفظاً، وقد توزعت على (٨) ثهانية من الالفاظ المخصوصة بالآلهة ومتعلقاتها و (٧) سبعة من الفاظ العبادات ومتعلقاتها، و(٤) اربعة من الالفاظ المخصوصة بالمرسلون اربعة من الفاظ الثواب والعقاب و (٤) اربعة من الالفاظ المخصوصة بالمرسلون والمبلغون، ويتضح من هذا ان المعتقدات والطقوس الدينية في مجتمع العراق القديم كان لها اثرٌ رئيسٌ في جوانب حياتهم المتعددة، لذلك كان الجانب الديني من أهم ان لم يكن اهم مقومات حضارة وادي الرافدين القديمة، فقد وضعت أسسها منذ عصور ما قبل التاريخ ونمت وتطورت حتى اكتمل نضوجها، فكل حدث من خير او شر كان يعزى الى إرادة الآلهة وغضبها وكان لابد من ترضيتها بتقديم النذور والضحايا والقرابين، ومن جانب آخر يؤكد هذا الحضور لهذه الالفاظ على سيادة والضحايا والقرابين، ومن جانب آخر يؤكد هذا الخضور لهذه الالفاظ على سيادة خصائصها اللغوية، وليس كاللغات التي تأثرت بمحاورتها للغات أخر.



إنَّ اللغة العربية هي لغة مواضعة واصطلاح، إذ إنَّ لكل لفظ دلالة معجمية معينة، لذا إنَّ عملية اذابة هذه الالفاظ المعجمية المعبرة عن الفكرة ووضعها بلفظ موصل موضوع بغاية الاختزال هو مانسميه بالمصطلح.

## ثانياً: النتائج الخاصة

الاصوات المتحولة: تم استنتاج قوانين التحول الصوتي في الالفاظ الدينية المشتركة بين العربية والاكدية، وكان مجموعها (٦) ستة ألفاظ وكانت النسبة الاكبر ضمن الفاظ العبادات:

- أي مقابلها العربي (baalu) (د / ء) (الهاء) في مقابلها العربي (ابتهال).
- ٢. تحول الوحدة الصوتية الأكديَّة (sullu) (sullu) الى (الصاد) في مقابلها العربي (صلاة).
- ٣. تحول الوحدة الصوتية الأكديَّة (sadduaatu) الى (الصاد) في مقابلها
   العربي (صدقة).
- تحول الوحدة الصوتية الأكديَّة (د/ء) في الكلمة السالفة الذكر الى (القاف) في مقابلها العربي (صدقة).
- ٥. تحول الوحدة الصوتية الأكديَّة (k / ك) في الكلمة (karabu) الى (القاف) في مقابلها العربي (قربان).
- ٦. تحول الوحدة الصوتية الأكديَّة (g / ك) (gubburu) الى (ج) في مقابلها العربي
   (جبَّار).



فقد فقدت هذه الالفاظ بعض اصوات الحلق، وهي صوت الحاء في كل من: (تسبيتم): (tespttum) تسبيح و (ان: ennu حنان) وصوت العين في و (اق: equ) وصوت الهاء في (الُ: ilu: الاه) وصوت الهمزة في (خطيت: hititu) خطيئة لأسباب تتعلق بفقدان الخط المسهاري لعلامات الرسم الاملائي ومنها (الشدة) التي تدل على تشديد الحرف وتكراره مرتين، واستعيض عنها في الاكدية بإرجاع الحرف الى ماكان عليه وهو تكرار الحرف مرتين، في كل من (gubburu) اذ تكررت الباء بعد ان كانت مشددة في العربية (جبار)، و (ennu) اذ تكررت النون بعد ان كانت مشددة في العربية (حنان) و (sullu) اذ تكررت اللام بعد ان كانت مشددة في العربية (صدقة) و (صلاة) و (mussuhu) اذ تكررت السين بعد ان كانت مشددة في العربية (مسّخ) و (dakaku) اذ تكررت الكاف وكانت في العربية (دكادكاً) مشددة.

لاسباب تتصل بعدم حلَّ رموز الكتابة المسهارية الا في الوقت الحاضر، واقتصار دراسة علم الاشوريات على مختصي الاثار والتاريخ، فقد تمّ تأصيل بعض الفاظ التراث اللغوي العراقي القديم خطأ على انها أعجمية مثل (دَيانُ: daganu: دَيان) او فارسية مثل (دينُ: dinu: دَين)، والصواب انها من الالفاظ الاكدية والاشورية القديمة. حصل تقابل في اللهجات بين البابلي الحديث في الاكدية في الابدال بين السين وبين الصاد في كلمة (ulu): صلاة)، وبين (بنو العنبر) من قبائل تميم العربية قلبهم السين صاداً، كذلك تقابل لهجي بين الاشوري القديم والبابلي الوسيط في كلمة (arabu) في الابدال بين القاف والكاف عند قبائل قريش وقيس وتميم وأسد العربية كما في قسط وكشط، كذلك التقابل بين البابلي القديم في كلمة (hititu) خطيئة) وخطية وذلك ضمن قاعدة ابدال الهمزة ياء مكسور ماقبلها وقاعدة الهمز والتسهيل اذ ان الهمز ينسب الى أهل الحجاز وهذيل واهل

مكة والمدينة في اللغة العربية. واما الالفاظ غير المتحولة، اي التي حصل لها تطابقاً تاماً لفظاً ومعنى، هي: (dajanu ديان) و (dinu دين) و (malkutu مَلكوت) و (rubutm العربية) و (nalaku مَلاَك) (malaku مَلاَك) (dakaku دكه).

وفي مجال الاستعمال الدلالي، تم استعمال مجموعة من الكلمات استعمالاً مجازياً، فضلاً عن الاستعمال الحقيقي لها، والكلمات هي:

- النبي: nabu)، استعملت استعمالاً مجازياً في الدلالة على ارتفاع المنزلة والمكانة على سائر الخلق) إذ إنَّ الاستعمال الحقيقي لها هو: (النبوة والنباوة (ما ارتفع من الارض) والجامع بين الاستعمالين هو الارتفاع والعلو.
- ٢. (جبار: gubburu) استعملت استعمالاً حقيقياً في الدلالة على جبار النخل وهو النخل الجبار الذي يفوت يد المتناول، ومنه انتقل الى الاستعمال المجازي اذ ان الجبار في صفة الله عز وجل الذي لاينال.
- ٣. (صلاة: sullu) استعملت استعمالاً مجازياً في الدلالة على الدعاء، اذ ان الاستعمال الحقيقي لها هو: (الصلاء: نار الله الموقدة) و (صلى العصا بالنار: لينها وقومها)، والجامع بين الاستعمالين: هو ان الرجل بصلاته ودعائه ازال عن نفسه بهذه العبادة الصلاء الذي هو نار الله، وكما ان تصلية العصا بالنار تؤدي الى تليينها وتقويمها كذلك الصلاة تؤدي الى التقويم والتهذيب.
- 3. (عقيقة: equ) استعملت استعمالاً مجازياً في الدلالة على (الشاة التي تذبح عن المولود يوم اسبوعه، وهو نذر يتم تأديته في اليوم السابع للمولود والاستعمال الحقيقي هو للعقيقة هو (الشعر الذي يولد عليه كل مولود).



حصل ترادف تام في الاكدية والعربية بين الالفاظ: (تسبيح وصلاة وابتهال) في الدلالة على الدعاء والتضرع. حصل انتقال في الدلالة لكلمة (نقمة nagmu) من التخصيص في المعنى الاكدى (احتراق) إلى التعميم في المعنى العربي (العقوبة) عام لكل انواع العقوبات، وكلمة (دكُّ: dakaku) حصل لها انتقال من تعميم المعنى الاكدى (يحطم) الى تخصيص في العربية الدك: هدم الجبل والحائط ودك الارض: سواها.





الزينة في الكلمات الاسلامية العربية (الشيخ ابو حاتم احمد بن حمدان الرازي)، ج١، ص٦١.

الشعراء: ١٩٥. ٠٢

المزهر في علوم اللغة وانواعها (العلامة عبدالرحمن جلال الدين السيوطي) ج١، ص٣٢٢. ۳.

الفلسفة اللغوية والالفاظ العربية (جرجي زيدان)، ص٠٥. ٤.

اللغات السامية (المستشرق الالماني الكبير تيو دور نو لاكه)، ص٧٤. ٥.

الاداب السامية، مع بحث مستفيض عن اللغة وخصائصها وثروتها واسرار جمالها (محمد ٦. عطية الابراشي)، ص١١٤.

ينظر مقدمة في تاريخ الحضارات القديمة، طه باقر، تاريح اللغات السامية، ص١٢١-١٢٦ أ. ولفنسون، ٣٤، الكتابات والخطوط القديمة، تركى عطية الجبوري، ٩٧-٥٠١.

الحضارات السامية القديمة، ٦٥، اللغات السامية، ٥١،٥٨ ، الفلسفة اللغوية، ١٦١. .۸

دراسة النباتات المذكورة في المصادر المسمارية (طه باقر)، مجلة سومر، ج٢، مج٩، ١٩٣.

۱۰. المزهر: ۱/ ۲۸.

الاطلاق والتقييد في النص القراني قراة في المفهوم والدلالة (سيروان عبدالزهرة الجنابي)،

يُنظُر: الاطلاق التقييد في النص القراني قراءة في المفهوم والدلالة ٣٢.

يُنظُر: موجز في تاريخ العلوم والمعارف في الحضارات القديمة والحضارة العربية الاسلامية، طه ياقر، ۹-۱۰.

١٤. الحضارات السامية القديمه (موسكاتي)، ٨٠.

يُنظَر: ديانة البابليين والاشوريين (طه باقر)، مجلة سومر، مج٢، ج١، ٢.

١٦. يُنظَر: ديانة البابليين والاشوريين (طه باقر)، مجلة سومر، مجلد٢، ج١، ٢.



- ١٧. المصدر نفسه:٦.
- ۱۸. المصدر نفسه:۷.
- ١٩. يُنظَر: الحضارات السامية القديمة،٤٤.
- ٠٢. المعجم المساري: معجم اللغات الاكدية السومرية العربية، (أ. نائل حنون)، ج١.
  - ٢١. الزينة في الكلمات الاسلامية العربية، ج١،٦٤.
    - ۲۲. الکتاب: سیبویه ۲/ ۲۰۵.
  - ٢٣. اللغة العربية: معناها ومبناها، (تمام حسان)، مصر ، ١٩٧٣، ٧٩.
    - الفلسفة اللغوية والألفاظ العربية، ٦٢.
- ٢٥. يُنظر: موسوعة اصطلاحات العلوم الاسلامية (الشيخ المولوي محمد اعلى بن علي التهانوي) ٢ / ٤٨٦.
  - ٢٦. علم الدلالة اصوله ومباحثه في التراث العربي (منقور عبدالجليل)، ٦٩.
    - ٢٧. اللغة (فندريس) ٢٥٦.
- ۲۸. ينظر: المصدر السابق: ۲۰۸، ينظر دلالة الالفاظ (د. ابراهيم انيس) ۱۰۶ ودراسة المعنى
   عند الاصوليين (د. طاهر سليمان حمودة) ۱۹۵.
  - ٢٩. نظرات في علم دلالة الالفاظ عند احمد بن فارس اللغوى (د. غازى مختار طليات)٧٧
- ٣٠. المعاجم اللغوية من مظاهر اصالة حضارة وادي الرافدين (أ. د. عامر سليمان): مجلة مجمع اللغة العربية، القاهرة: ٢/ ٣٤٢.
  - ٣١. العربية ولهجاتها: د. عبدالرحمن ايوب، ٤٣.
    - ٣٢. اللغة: ٢٥٦.
  - ٣٣. يُنَظر:علم الدلالة: اصوله ومباحثه في التراث العربي: ٧٠.
  - ٣٤. يُنظُر المعجم المسارى: معجم اللغات الاكدية السومرية العربية: ١/٨٨٠.
  - ٣٥. مقدمة في تاريخ الحضارة القديمة: ١/ ٧١، تاريخ حضارة وادي الرافدين: ١/ ٢٣٠.
    - ٣٦. يُنظُر: المصدر نفسه: ١/ ٥٢٤ ٥٢٥.
  - ٣٧. مقدمة في تاريخ الحضارة القديمة: ١/ ٧١، تاريخ حضارة وادي الرافدين: ١/ ٢٣٠.
    - ٣٨. اللغة الاكدية: عامر سليمان، ٩٧.
    - ٣٩. المعجم المسارى:معجم اللغات الاكدية والسومرية والعربية: ١/ ١٢٩.
      - .٣٧٣ / O : AHW . 9 \ / V : CAD . . 5 .
        - ٤١. سورة الكهف، اية ٣٨.
      - ٤٢. لسان العرب مادة (اله) ١٣/٧٧٥.



- ما مقاييس اللغة (لابي الحسين احمد بن فارس بن زكريا): ٥ م٢٢٧.
  - ٤٤. يُنظُر: الحضارات السامية القديمة:٥٧.
    - ٥٤. المصدر نفسه:١٩٤.
- ٤٦. يُنظَر الأدب الجاهلي بين لهجات القبائل واللغة الموحدة (د.هاشم الطعان)، ٤٧.
- ٤٧. يُنظر: الصَّلات المشتركة بين ابجديات الوطن العربي القديمة، بحوث ندوة الندوة العربية التي نظمها بيت الحكمة للمدة من ١٠١٠/١٠/١٠ ٤٩.
- ٤٨. ينظر مقدمة في تاريخ الحضارات القديمة: ١/ ٣٥٨، واللغات السامية (تيودور نولدكه)،
   ٢٧ والفلسفة اللغوية والالفاظ العربية، ١٧١.
  - ٤٩. لسان العرب: مادة جبر ، ٢/ ١٦٥.
    - ٥٠. مقاييس اللغة: ١/١٥٥.
- ١٥. الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها، (ابو الحسين احمد بن فارس)، ٥٥ وتقويم اللسان (ابن الجوزي)، ٥٢، المزهر: ١/ ٢٢١.
- ٥٢. شرح المفصل (لابن يعيش) ١٠/ ١٢٥، ١٢٨، طريقة لكتابة نصوص اللهجات العربية الحديثة بحروف عربية،٨٧.
  - ٥٣. يُنظَر القاموس المقارن لألفاظ القران الكريم: (أ. دخالد اسماعيل على) ٨٥٠.
    - - ٥٥. مريم: ١٣.
    - ٥٦. لسان العرب (مادة حنن): ٣/ ٣٦٦ -٣٦٨.
      - . ۲ / ۳: C.A.D . . o v
- ٥٨. وينظر الفاظ التشريع في سفر التثنية،دراسة مقارنة (مازن محمد حسين سلمان)، رسالة ماجستير، كلية الاداب، كلية اللغات:١٠٣.
  - ٥٩. لسان العرب (مادة دين)،٢/ ٤٥٨.
  - ٠٦٠. ينظر غرائب اللغة العربية، (الاب رفائيل نخلة اليسوعي)، ١٨٢.
    - 1 V 9 / Y A.H.W. 10 + / T : C.A.D . 71
      - ٦٢. الصافات اية ٥٣.
    - ٦٣. ينظر لسان العرب، (مادة دين)،٢/ ٤٦٠.
      - ٦٤. ينظر: غرائب اللغة العربية، ٨٢.
        - .997/11:C.A.D .70
        - 77. W.H.A: 11 / 78 P.









- ٦٧. لسان العرب (مادة ربب): ٥/ ٦٩.
- . ٦٨. فقه اللغات الساميه (كارل، بروكلمات): ١٠٣.
  - ٦٩. ينظر: الفلسفة اللغوية، ٦٢.
- ٧٠. يُنَظر: اللغة الاكدية (البابلية والاشورية) تاريخها وتدوينها وقواعدها (د. عامر سليمان)،
   ١٣٢.
  - ٧١. اعراب القران: (المنسوب الى الزجاج)٣/ ٩٣.
    - ٧٢. الابدال لابن السكيت، ٧٩.
    - ٧٣. اسباب حدوث الحروف، ٢٣.
    - ٧٤. المقتضب: ابوالعباس المرد، ١٩٤/.
    - .040 /V:AHW .177 / 1 . C.A.D .vo
      - ٧٦. الفاتحة: ٤.
      - - ۷۸. الاعراف: ۱۸۵.
          - .7/Y:C.A.D .va
  - ۸۰. لسان العرب (مادة بهل): مج١١/ ٨٥-٨١.
    - ٨١. ال عمران: ٦١.
- ٨٢. ينظر: سر صناعة الاعراب (ابن جني): ١/ ٣٠٤، ٣٠٥ ٣٠٥ وجمهرة اللغة (ابن دريد):
   ١/ ٩ واسباب حدوث الحروف (ابن سينا): ١٣ ومجموعة الشافيه من علمي الصرف والخط (الجار بردي): ١/ ٣٢٣ والممتع في التصريف (ابن عصفور): ١/ ٣١٩. النشر في القراءات العشر (ابن الجزري): ١/ ١٩٩١.
  - ۸۳. شرح الفصيح: ٦٤-٦٥.
- ٨٤. ينظر: اثر القراءات في الاصوات والنحو العربي: (ابو عمر بن العلاء، د. عبدالصبور شاهين) ٢٣٠ ٢٣١.
  - .11/77/1.C.A.D .Ao
    - ٨٦. الإسراء: ٤٤.
  - ٨٧. لسان العرب (مادة سبح)، ٦/ ١٤٤.
    - ٨٨. النور:٤.
  - ٨٩. شفاء الغليل فيها في كلام العرب من الدخيل (شهاب الدين احمد الخفاجي): ٨٤.
    - ٩٠. ينظر: دراسات في فقه اللغة، صبحى الصالح،٢٩٧،٢٨١.



- ٩١. بناء الجملة بين العربية والاكديه (سلوان شاطر حلحول)، رسالة ماجستير، القادسية كلية الاداب، ٣٩.
- 97. المزهر، ١/ ١٩٦، وصوت العين وكتابته في اللغة البابلية والاشورية (د.، خالد الاعظمي)، مجلة سومر، مجلد ١٩٦، ج١/ ١٧٤.
  - ٩٣. ينظر: المزهر، ١/ ٤٦٩، الازمنه وتلبية الجاهلية، ابوعلي محمد ابن المستنبر قطرب، ٤٩.
    - ٩٤. المزهر، ١/ ٢٦٠.
    - . ξ٣ / \V:1-C.A.D . 90
      - . £V / \V:C.A.D . 97
    - ٩٧. لسان العرب (مادة صدق): ٧/ ١٤-٢١٦.
      - ۹۸. التوبة:۱۰۳.
      - ٩٩. التوية:١٠٤.
- ١٠٠ ينظر اللغة العربية: معناها ومبناها (دكتور تمام حسان): ٧٩، وينظر: فقه اللغات السامية (بروكلهان): ٣٩، مدخل الى نحو اللغات السامية المقارن (سباتينوموسكاتي) ص ٦٤.
  - ١٠١. ينظر: اللغة العربية: معناها ومبناها: ٧٩.
    - ۱۰۲. المزهر: ۱/۲۹۶.
    - ۱۰۳. المصدر نفسه: ١/ ٢٩٩.
    - ١٠٤. المصدر السابق: ١/ ٢٩٥.
    - ١٠٥. المصدر السابق: ١/ ٢٩٥.
  - ١٠٦. ينظر: عولمة اللغة والتاريخ وفق المنظور القراني(علاء الدين المدرس):٢٠٧.
    - ١٠٧. مقاييس اللغة: ٣/ ٢٠٠٠.
      - .197 / A:C.A.D .1.A
      - ١٠٩. مقاييس اللغة:٥/ ٨١.
    - ١١٠. ترتيب كتاب العين للخليل بن احمد الفراهيدي،٣/ ١٤٥٣ ١٤٥٤.
      - ١١١. الابدال: (ابويعقوب ابن السكيت) ج١ ص٢٥.
        - ١١٢. يُنظر: المزهر،١/٢٢.

        - ١١٤. لسان العرب مادة عقق، ٩/ ٣٢٢-٣٢٤.
          - ١١٥. ينظر: متن البخاري: ٣/٤٠٣.
            - ١١٦. مقاييس اللغة: ٤/٣.





## المصادر والمراجع

- القرآن الكريم
- ۱. الابدال: ابو يوسف يعقوب ابن السكيت
   (ت٤٤٢ه) تحقيق: د. حسين محمد محمد
   شرف مراجعة الاستاذ علي النجدي
   ناصف، القاهرة، ١٩٧٨.
- اثر القراءات في الاصوات والنحو العربي
   (ابو عمروبن العلاء) د. عبدالصبور شاهين، القاهرة، مطبعة المدنى، ١٩٧٨.
- ٣. الآداب السامية مع بحث مستفيض عن
   اللغة وخصائصها وثروتها واسرار جمالها،
   محمد عطية الايراهيمي، ط١،١٩٤٦.
- الادب الجاهلي بين لهجات القبائل واللغة الموحدة د. هاشم الطعان، بغداد ١٩٧٨.
- الازمنه وتلبية الجاهلية: ابو علي محمد المستنير قطرب (ت بعد ٢٠٦ه) تحقيق
   د. حنا جميل حداد، الاردن الزرقاء، ط١٥٠٥هـ ١٩٨٥م.
- ٦. اسباب حدوث الحروف: ابو علي بم سينا
   (ت ٤٢٨ه)، عني بنشره جيور جيتيسير
   يتلى، متسنياريا، ١٩٦٦.
- اعراب القرآن المنسوب الى الزجاج،
   ابو اسحاق ابراهيم بن السرى بن سهل النحوي (ت٣١٦ه) ج٣، تحقيق ابراهيم الابياري، مصر، ١٩٦٥.
- ٨. الاطلاق والتقييد في النص القراني في المفهوم والدلالة: د. سيروان عبد الزهرة الجنابي، دار صفاء للنشر والتوزيع،

- عيان، مؤسسة دار الصادق الثقافية العراق، بابل، الحلة، الطبعة الاولى، ٢٠١٢-٢٥٨.
- ٩. بابل تاريخ مصور: دكتورة جون اوتس،
   ترجمة: سمير عبد الرحيم الجلبي، دائرة
   الآثار والتراث، بغداد، ١٩٩٠.
- ۱۰. ترتیب کتاب العین: الخلیل بن احمد الفراهیدی (ت ۱۷۵ه) تح، د. مهدی المخزومی و د. ابراهیم السامرائی، رتبه وصححه الاستاذ اسعد الطیب، انتشارات اسوه، الطبعة الاولی، طهران باقری، قم، ۱۶۱۶ه، ج۱، ۳.
- 11. تقويم اللسان لابن الجوزي (ت ٩٧ه)، تحقيق: د. عبد العزيز مطر، ساعد المجمع العلمي العراقي على نشرهذا الكتاب، دار المعرفة، ط١، ١٩٦٦.
- ۱۲. جمهرة اللغة: لابي بكر بن محمد بن الحسن بن دريد، تحقيق: د. رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، ج۱، ط۱، ۱۹۸۷. ١٣. الحضارات السامية القديمة:
- سبتينوموسكاتي، ترجمة: الدكتور السيد يعقوب بكر، راجعه: الدكتور محمد القصاص، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر بالقاهرة، د.ت.
- 18. دراسات في فقه اللغة: د. صبحي الصالح، دار العلم للملايين، بيروت، ط٥، ١٩٧٣.







- ١٥. دراسة المعنى عند الاصوليين: د. طاهر سليان حمودة، الاسكندرية، ١٩٨٣.
- ١٦. دراسة الالفاظ: ابراهيم انيس، مصر، ١٩٧٢.
- ۱۷. الزينة في الكلمات الاسلامية العربية: الشيخ ابوحاتم احمد بن حمدان الرازي (ت٣٢٢هـ) عارضه بأصوله وعلق عليه: حسين بن فيض الله الهمداني اليعبري الحرازي، القاهرة، ١٩٥٧، ج١.
- ۱۸. سر صناعة الاعراب: ابو الفتح عثمان
   بن جني(ت ۳۹۲ه) تحقيق: مصطفى
   السقا، ومحمد الزقزاق، ابراهيم مصطفى
   ومصطفى البابى الحلبى، مصر ۱۹۵٤.
- ١٩. شرح المفصل لابن يعيش: موفق الدين النحوي (ت ٦٤٣هـ)، طبع الدمشقي، القاهرة، ج١٠، د.ت.
- ٢٠. شفاء الغليل فيها في كلام العرب من الدخيل: شهاب الدين احمد الخفاجي المصري (٩٧٧ ١٠٦٩هـ)، تصحيح وتعليق ومراجعة محمد عبدالمنعم خفاجي، مطبعة المنيرية بالازهر، الطبعة الاولى، (١٣٧١هـ ١٩٥٢م).
- 11. الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها: ابو الحسين احمد بن فارس، تحقيق: مصطفى الشريمي، الطبع والنشر مؤسسة بدران للطباعة والنشر، بيروت لبنان، ١٣٨٢ ١٩٦٣.
- ۲۲. الصلات المشتركة بين ابجديات الوطن العربي القديمة، بحوث الندوة العربية

- التي نظمها بيت الحكمة للمدة من ١٠- ٢٠٠١/١١ مجموعة باحثين، بغداد، ٢٠٠٢، ط١، بيت الحكمة.
- ۲۳. علم الدلالة: اصوله ومباحثه في التراث العربي، منقور عبد الجليل، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ۲۰۰۱.
- ٢٤. عولمة اللغة والتاريخ وفق المنظور القرآني
   (علاء الدين المدرس)، ط۱، عالم الكتب الحديث للنشر والتوزيع، اربد، الاردن،
   ٢٤٢٥ ٢٠٠٨ م.
- ۲۰. غرائب اللغة العربية: (الاب رفائيل نخلة اليسوعي)، بيروت، ١٩٦٠.
- ۲۲. فقه اللغات السامية: كارل بروكلمان،
   ترجمة: رمضان عبد التواب، مطبوعات،
   جامعة الرياض، ۱۳۹۷ه ۱۹۷۷م.
- ۲۷. الفلسفة اللغوية والالفاظ العربية: جرجي زيدان، طبعة جديدة راجعها وعلق عليها د. مراد كامل، دار الهلال، ١٩٠٤.
- ۲۸. فن الشرق الادنى القديم (ستين لويد):
   ترجمة محمود درويش، دار المأمون للترجمة
   والنشر، بغداد، ۱۹۸۸.
- ۲۹. الكتاب سيبويه: عمرو بن عثمان بن قنبر (ت۱۸۰هـ) القاهرة، طبعة يولاق،
   ۱۳۱۷هـ.
- ۳۰. الكتابات والخطوط القديمة: تركي عطية الجبوري، مطبعة بغداد، شارع المتنبي
   ٤٠٤ه ١٩٨٤م.

Alexander.

۳۱. لسان العرب: الامام العلامة ابن منظور ( ۱۳۰ – ۱۹۱۱ه) دار أحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع، مؤسسة التاريخ العربي، طبعة جديدة مصححة وملونه، اعتنى بتصحيحها: امين محمد عبدالوهاب ومحمد الصادق العبيدي، بيروت – لبنان، الطبعة الثالثة، حزيران / ۱۹۸۲.

٣٢. اللغة: ج فندريس تقريب عبد الحميد الدواخلي، محمد القصاص، القاهرة، ١٩٥٠.

٣٣. اللغة الاكدية البابلية - الاشورية: تاريخها وتدوينها وقواعدها: د. عامر سليهان، نشر وطبع وتوزيع دار الكتب للطباعة والنشر، الموصل شارع ابن الاثر، ١٩٩١.

٣٤. اللغات السامية: تخطيط عام للمستشرق الالماني الكبير، تيودور نولدكه، ترجمة عن الالمانية د. رمضان عبد التواب، الناشر مكتبة دار النهضة العربية، مطبعة الكالية، ط٢، ١/ ١٩٦٣.

٣٥. متن البخاري مشكول بحاشيه السندي، للعلامة المدقق ابي عبدالله محمد بن اسهاعيل البخاري، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، د. ت.

٣٦. مجموعة الشافية من علمي الصرف والخط: تحتوي المجموعة على متن الشافية وشرحها للعلامة الجاربردي

وحاشية الجاربردي، بيروت، ج١، ط٣، ١٩٨٤.

۳۷. المخصص لابـن ســيـدة(ت٤٨٥هـ)، بيروت، مجلد / ٣-٢، د.ت.

٣٨. المزهر في علوم اللغة وانواعها: العلامة عبدالرحمن جلال الدين السيوطي (ت١٦ه) شرحه وضبطه وصححه وعنون موضوعاته وعلق حواشيه: محمد الحمد جاد المولى وعلي محمد البجاوي ومحمد ابو الفضل ابراهيم، دار احياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاه، ج١-٢، د،ت.

٣٩. معاني القران: لآبي زكريا يحيى بن زياد الفراء (ت ٢٠٧ه) تحقيق د. عبدالفتاح اسهاعيل شلبي، مراجعة الاستاذ علي النجدي ناصف، الهيأة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٧.

• ٤. المعجم المساري معجم اللغات الاكدية والسومرية والعربية: (أ.د نائل حنون)، ج١، مقدمة في الكتابة المسارية وفقه اللغتين السومرية والاكدية، ط١، بيت الحكمة، بغداد، ٢٠٠١م.

١٤. موسوعة اصطلاحات العلوم الاسلامية (المعروف بكشاف اصطلاحات الفنون): الشيخ المولوي محمد اعلى بن علي التهانوي، ج٢، بيروت، لبنان: د.ت.
٢٤. مقاييس اللغة لابي الحسين احمد بن فارس بن زكريا (ت٩٩٥هـ)، مجلد ١-٢، تحقيق عبدالسلام محمد هارون، مجلد ٣، دار



- ٥٠. المعاجم اللغوية من مظاهر اصالة حضارة وادى الرافدين: أ.د عامر سليان، مجلة المجمع العلمي العراقي، بغداد، ١٩٩٧، مج / ۲٤، ع/ ۲.
- ٥٢. الفاظ التشريع في سفر التثنية (دراسة مقارنة): مازن محمد حسن سلمان، رسالة ماجستىر، جامعة بغداد، ١٩٩٨.
- ٥٣. بناء الجملة بين العربية والاكدية: سلوان شاطر حلحول، ر.م، جامعة القادسية، كلية الاداب، ٢٠٠٠م.
- ٥٤. دراسة معجمية مقارنة لالفاظ كتابات الحضر (الحظر) بهاء عامر عبود الجبوري، رسالة ماجستر، جامعة بغداد، كلية اللغات، ١٩٩٦.
- 55. AKK DISCHES HAND WORTERDVCH WOLFRAM VON SODDEN VOL/2,3,5,6,7,8,14= A.H.W.
- 56. ANALESTAORIENTALIA 38 UGARITIC BOOK CLOSS ARY INDICES CYRUSH, GORDON, ROMA `1, 1965,1967, ROMA2, 1965 = U.T.
- 57. GRUND RISS DER AKKADISCHEN GRAMMATIK: VOL FRAM VONSODEN, ROMA, 1952 = G.A.G
- 58. THE AKKADINA LANGUAGE: LIPIN. MOSCOW, 1973.
- 59. THE ASSYRIAN DIC TIONARY OF THE ORIENTAL INSTIT VTE OF The UNIVERSITY OF, CHICAGO.VOL .3.4.5.7.8.10.11.17.= C.A.D 1965.1 959,1958,1960,1978,1977,1980, 1989.

- الكتب العلمية، ايران قم، مجلد ٥، اسماعيليان نجفي.
- ٤٣. المقتضب: ابو العباس محمد بن يزيد المرد (ت٢٨٥ه)، تحقيق: محمد عبد الخالق عضيمه، ج١، الجمهورية العربية المتحدة، د. ت.
- ٤٤. مقدمة في تاريخ الحضارات القديمة، طه باقر، ج١، الوجيز في تاريخ حضارة وادى الرافدين، بغداد، ١٩٥٥.
- ٥٤. الممتع في التصريف: ابن عصفور الاشبيلي (ت۲۶۹ه)، حلب، ۱۹۷۰، ج۱.
- ٤٦. موجز في تاريخ العلوم والمعارف في الحضارات القديمة والحضارة العربية الاسلامية، طه باقر، مطبعة جامعة ىغداد، ۱۹۸۰.
- ٤٧. النشر في القراءات العشر، الحافظ ابو الخير محمد بن محمد الدمشقى ابن الجزري (ت ٨٣٣هـ)، تصحيح على محمد الضياع، دار الفكر، مصر، ج١، د. ت.
- ٤٨. نظرات في علم دلالة الألفاظ عند احمد بن فارس اللغوي، د. غازي مختار طليعات، حوليات كلية الاداب، جامعة الكويت، ١٩٨٩ – ١٩٩٠.
- ٤٩. ديانة البابليين والاشوريين: طه باقر، مجلة سومر، ج٢، مج٢، تموز، ١٩٤٦.
- ٥٠. صوت العين وكتابته في اللغة البابلية -الاشورية، خالد الاعظمى، مجلة سومر، ۱۹۶۳، مج ۱۹، ج۱-۲.





<del>valifieds</del>

تحليل العلاقاتِ المكانيَّةِ لزراعتة وإنتاج نخيْل التَّمْر في مُحافظةِ واسِط

Place Nexuses Analysis for Planting and Producing Palm Tree Dates in Wasit Province

م.أياد عبد على المان الشمري

جامعة ميسان

كلية التربية الأساسية . قسم الجغرافية

Lecturer Ayad A. AL-Shammari

Department of Geography College of Basic Education Misan University

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي

Turnitin - passed research





### ملخص البحث

تلعب الزراعة بصفتها إحدى الأنشطة الإقتصادية المهمة في أغلب دول العالم دوراً أساسياً في تأمين الحاجات المتزايدة من الغذاء وتحقيق الأمن الغذائي، فضلاً عن دورها في جذب اليد العاملة والتقليل نسب البطالة وصيانة الأرض و إعار الريف، مما يتطلب الاهتهام بها بوصفها مورداً اقتصادياً مهها ودراسة واقع زراعة المحاصيل المختلفة لمعرفة المشاكل والتغيرات التي يتعرض لها وإيجاد الحلول المناسبة لذلك. وجاء هذا البحث ليلقي الضوء على واقع زراعة النخيل وإنتاجه من التمور من حيث الكم والنوع والتوزيع الجغرافي والعوامل الجغرافية المؤثرة فيها وتحديد المشاكل والصعوبات التي تواجه زراعة النخيل في محافظة واسط.

وتبين من البحث أن العراق يمتلك (١٠٣٢٧٢١) نخلة طبقاً لعام ٢٠٠٧، ومحافظة واسط تمتلك (٥٦٥٣٤٩) نخلة محتلة المرتبة السابعة من بين محافظات العراق الأربع عشرة التي تزرع النخيل. وبلغ إنتاج التمور للعام نفسه ولجميع الأصناف (٩, ٣٠٠) ألف طن احتلت محافظة واسط المرتبة السابعة بإنتاج قدره (٣٠, ٧) ألف طن وبنسبة (١, ٧)٪ من مجموع انتاج العراق. بينها بلغ متوسط انتاجية النخلة المنتجة في العراق (٥٧) كغم عام ٢٠٠٥ وأعلى متوسط للإنتاجية تحقق في محافظة واسط بلغ (٨٠)كغم.

وتبين أن مجموع عدد النخيل في المحافظة عام ٢٠١٠ كان (١١٥٠٤) نخلة وتتباين هذه الأعداد في المحافظة إذ يحتل قضاء الصويرة المرتبة الأولى في أعداد النخيل بنسبة (٣٨,٩)٪، وأتى قضاء الكوت بالمرتبة الأخيرة ونسبة (٤,٢)٪ من

الري.

مجموع نخيل المحافظة. أما مساحة بساتين النخيل وللعام نفسه فكانت (1.3.8 دونها، وكذلك كان قضاء الصويرة محتلاً المرتبة الأولى في أكبر مساحة لبساتين النخيل وبنسبة (1.8.8 وينسبة (1.8.8 وينسبة (1.8.8 ويتباين إنتاج النخيل في المحافظة من قضاء الخي بالمرتبة الأخيرة وبنسبة (1.8.8 ويتباين إنتاج النخيل في المحافظة من قضاء الصويرة المرتبة الأولى من إنتاج التمور بالمعادل 1.8.8 وأتى قضاء بدرة بالمرتبة الأخيرة بنسبة (1.8.8 وأتى قضاء بدرة بالمرتبة الأخيرة بنسبة (1.8.8 وأتى قضاء بدرة بالمرتبة الأخيرة بنسبة (1.8.8 وأتى عضاء بدرة بالمرتبة النخلة المنتجة في العراق فهو (1.8.8 وأتى متوسط الإنتاجية في محافظات العراق تحقق بمحافظة واسط بلغ التمور وحضراوي وساير وخضراوي وحلاوي وديري وأنواع أخرى وبنسب مختلفة.

ولوحظ أن اختلاف أثر العوامل الطبيعية والبشرية والحياتية من قضاء لآخر كان من أهم العوامل اتي ساعدت على تباين توزيع زراعة وإنتاج النخيل في المحافظة، وبرزت عوامل تؤثر بصورة سلبية في تراجع إنتاج النخيل، كتراجع الدعم الحكومي في بعض الأوقات، وتفشي الآفات والأمراض التي تصيبها وصعوبة العناية بالنخيل ومتطلباته المكلفة.



#### **ABSTRACT**

Agriculture takes so great a role in securing the food and its security, attracting the labours, decreasing the rate of unemployment, maintaining the soil and rehabilitating the countryside. Thus it is to pay much attention to it as an important economical source. The present study is to throw light on the reality of the palm trees planting and producing according to quantity, quality, geographical distribution and factors that influence such a source .

The research shows that Iraq had (10327231), according to 2007, yet province of Wasit had (565 349) Palm to be ranked seventh among the ten provinces of Iraq. The total production of dates for the same year in all its varieties reaches (430.9) thousand tons to be ranked seventh out of (30.7) thousand tons of the country. The productivity average of Palm in Iraq is 57 kg in 2005 and the highest productivity average achieved in the governorates of Iraq is 80 kg in the province of Wasit. In time, the total number of palm trees in the province in 2010 was (1,150,407) Palm.

It was noted that the difference of the impact of the natural, human and living factors from one place to another was the most important factors helped vary the numbers, planting and production of the palmtrees in the province. Certain factors emerge to wreak havoc on the palmtree productivity; lack of government support in certain times, the spread of pests and diseases affecting the palm trees, difficulties of taking care of them and their costly requirements.



#### ... المقدمة ...

يعتقد أن الموطن الأصلى للنخيل هو شبه جزيرة العرب، ومنها انتقل إلى مصر والعراق.(١) ويعد العراق موطناً للنخيل منذ القدم، إذ عرف في بابل منذ ٠٠٠٠ سنة ق.م، وكانت منطقة اريدو هي المنطقة الرئيسة لزراعته، وتعد النخلة مقدسة عند المسلمين فقيل إنها خلقت مع آدم عليه ولذلك سماها النبي محمد على بالعمة (عمة بني آدم).(٢) وما يؤكد أهميتها أن الله تعالى خصها بالذكر في كتابه المقدس في ١٩ آية \*، فهي تاريخية الوجود في العراق وارتبطت وتأصلت في التراث الإسلامي بشكل أكبر، وتغنى الشعراء بالنخلة كرمز الشموخ والعطاء، فضلاً عن هذا فالتمور سلعة غذائية استراتيجية تؤمن الأمن الغذائي الوطني وتسهم بالصادرات والدخل الوطني وتشكل منتجات النخيل الثانوية فوائد جمة إذا ما استثمرت استثماراً علمياً من كل الجوانب فهي ظلال واقية لأشجار الفاكهة من أشعة الشمس المباشرة صيفاً وموجات البرد شتاءً، وتصنع الحبال والبسط من ليف النخيل، ومن جريد السعف يصنع الكثير من الأثاث المنزلي والأقفاص، وفي أسقف المنازل ووقود في بعض المناطق، ويستخدم نوى التمر علفاً للحيوانات. ومع التطور التقني دخل السعف في صناعة عجينة الورق منذ عام ١٩٧٦ في معمل ورق محافظة البصرة، ودخل في صناعة الخشب المضغوط وغير ذلك من الصناعات، وللتمور اهمية غذائية كبيرة لاحتوائها على فيتامينات كثيرة (C. A. B1. B2) وعلى بعض المعادن كالحديد والفسفور والكالسيوم وعلى المواد السكرية والبروتينات والمواد السيلوزية. ولهذا كان التمر علاجاً للقروح وعسر البول وألم المعدة وغيرها من الأمراض.



تعد محافظة واسط من المحافظات الزراعية المتميزة على مستوى البلد لتميزها بموقع جغرافي جيد ومرور نهر دجلة داخل أراضيها وامتلاكها لقنوات ري واسعة، كذلك تصدرت بزراعة المحاصيل الستراتيجية المهمة كالحنطة والشعير والذرة الصفراء وزهرة الشمس والقطن والسمسم ومحاصيل الخضر وبساتين الفاكهة والنخيل ومشاريع الثروة الحيوانية. وبناءً على ذلك فدراسة النخيل ومنتجاتها من التمور في محافظة واسط جاءت للكشف عن العوامل المرتبطة بتوزيعه وبيان الواقع الزراعي لهذا المحصول الستراتيجي المهم بوصفه أحد أهم مكونات سلة العراق الغذائية، إذ يعتمد عليها غالبية سكانه لارتباطها بتقاليدهم الدينية ومختلف المناسات الاجتاعية.

## مشكلة البحث وفرضياته

مشكلة الدراسة يمكن صياغة المشكلة صياغة علمية تقوم على ماهية صورة التوزيع المكاني لزراعة وإنتاج نخيل التمر في محافظة واسط، والعوامل الجغرافية الطبيعية والبشرية والحياتية التي عملت على رسم هذه الصورة المكانية وأثرت فيها من جهاتها المختلفة؟

ومن أجل اختبار فرضيات علمية تحاول تفسير مشكلة البحث تفسيراً علمياً، اعتمدت الدراسة فرضيات أخذت من عوامل طبيعة كالموارد المائية والسطح والمناخ والتربة وعوامل بشرية وحياتية أخرى تتمثل في اليد العاملة ورأس المال والسوق وطرق النقل والسياسة الحكومية والآفات والأمراض، والتي تؤثر بمجملها في رسم صورة التوزيع المكاني للنخيل بمنطقة الدراسة وتباين أعدادها وإنتاجها.



#### هدف البحث وأهميته

يهدف البحث إلى تسليط الضوء على واقع زراعة النخيل في محافظة واسط واعدادها، وبيان العوامل الجغرافية الطبيعية والبشرية التي تؤثر سلباً وإيجاباً فيها، ونحن بهذا نقييم انتاج محصول ستراتيجي له أهمية غذائية كبيرة، ويتطلب أيدي عاملة كثيرة وتسهم في إنعاش السوق المحلية، فضلاً عن عوائده المالية الجيدة عند تصديره.

#### منهجية البحث

اعتمد البحث لتحقيق ما يصبو إليه على عدة مناهج علمية، من أهمها المنهج المحصولي لتخصص البحث بدراسة محصول زراعي معين (نخيل التمر) وتحديد مكانته من بين المحاصيل الزراعية في المنطقة، والمنهج الاقليمي لتحديده صورة النشاط الزراعي ضمن إقليم تمثل بالحدود الإدارية لمحافظة واسط، والمنهج التحليلي لتحليل البيانات والخرائط والأشكال البيانية ومقارنة التغير الزماني والمكاني لأعداد النخيل ومساحاته وإنتاجه، يسنده في هذا المنهج الكمي الذي قام على تنظيم البيانات واستخراج المعدلات والفئات التكرارية. وقد وقع البحث في ثلاثة مباحث تناول الأول العوامل الطبيعية المؤثرة في تباين زراعة النخيل، بينها تناول المبحث الثاني العوامل البشرية والحياتية المؤثرة في تباين زراعة النخيل، أما المبحث الثالث فتناول التوزيع الجغرافي للنخيل في محافظة واسط.

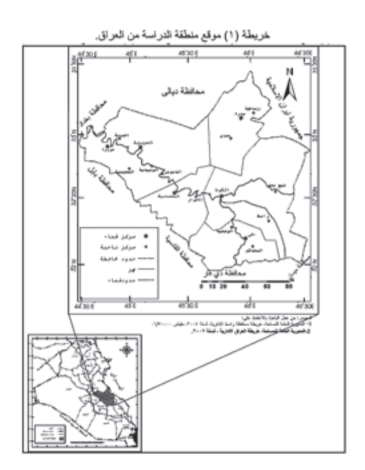


#### حدود البحث

الحدود المكانية للبحث انحصرت بحدود محافظة واسط الإدارية والتي تقع فلكياً بين دائرتي عرض (٥٧ - ٣١ و ٣١ - ٣٣٠) شهالاً، وبين خطي طول (٣٢ - ٤٤ فلكياً بين دائرتي عرض (٥٧ - ٣١ و ٣٦ - ٣٥) شهالاً، وبين خطي طول (٤٢ - ٣٦ و ٣٦ - ٤٤) شرقاً، وهي بهذا تقع في منطقة السهل الرسوبي الممتد وسط العراق وجنوبه، وهي تقع تحديداً في الجزء الجنوبي من المنطقة الوسطى من العراق، إذ تحدها محافظتا ديالي وبغداد من الشهال، ومن الشرق لها حدود دولية مع دولة إيران، ومن الجنوب الشرقي محافظة ميسان، ومن الجنوب محافظة ذي قار، ومن الغرب محافظتا القادسية وبابل، وهذا الموقع يمتد على مساحة قدرها (١٧١٥٣) كم٢ وتشكل الحدود الزمنية فقد ركز البحث على المدة (١١ ناحية، لاحظ الخريطة (١). أما الحدود الزمنية فقد ركز البحث على المدة (١٠ - ٢٠١٠) طبقاً للبيانات المتوافرة، فضلاً عن التوسع تاريخياً لمدد سابقة لغرض المقارنة الزمانية وبيان التغيرات التي طرأت عليها.







رَبِيْعِ الأول ١٤٣٧هـ . كانوُن الأول ٢٠١٥م \_\_\_\_



## المبحث الأول

# العوامل الطبيعية المؤثرة في تباين زراعة النخيل في محافظة واسط

للعوامل الطبيعية تأثير في تباين الزراعة وأسلوب الري والخصائص الحياتية المحيطة بها كالمناخ والتربة والموارد المائية، وينعكس هذا على كثافة النخيل وتركزه وإنتاجه كها ونوعاً وفيها يأتي عرض موجز للخصائص الطبيعة في المحافظة وعلاقتها بزراعة النخيل:

# أولاً: المناخ

للمناخ علاقة مهمة بالإنتاج الزراعي، فهو بعناصره المتعددة يتحكم بتحديد أنواع المحاصيل الممكن زراعتها وتوزيعها المكاني في منطقة دون أخرى، وتوزيعها الزماني مابين محاصيل شتوية وأخرى صيفية، ومن الممكن حصر أثر عناصر المناخ على النخيل بالآتي:

## درجة الحرارة

من المعلوم أن النباتات تزداد انتشاراً كلما زادت قابليتها على تحمل التفاوت بدرجات الحرارة، تتراوح درجة الحرارة المثلى للنخيل التي يحقق فيها النمو والإزهار والإثمار بين (١٨-٤٤)م ويطلق عليها المدى الطبيعي لانتشار النخيل،

AC 28.

اذ يبدأ بالإزهار عند درجة ۱۸م° في الظل، وتتكون الثار عند درجة ۲۵م°. (ئ) ويصل مجموع الوحدات الحرارية التي يحتاجها أشجار النخيل وقت الإزهار حتى نضج الثار المقدرة ب (۱۰۱) يوماً في العراق إلى (۳۸۹۸) وحدة حرارية. (ث) لهذا يتوزع النخيل ويجود إنتاجه من التمور في العراق بين دائرتي عرض°۳۰ و ۴۵ شهالاً، على وجه التقريب (جنوبي الخط الوهمي الممتد بين خانقين على نهر ديالى وتكريت على دجلة وهيت على الفرات). (أ) ولعل هذا يوضح لنا اختفاء زراعة النخيل في محافظات العراق الشهالية لانخفاض درجات الحرارة فيها دون هذه المعدلات بباستثناء الأعداد القليلة في محافظتي كركوك ونينوى. أما فيها يتعلق بمحافظة واسط فيلاحظ من الجدول (۱) أن درجة الحرارة فيها مناسبة جداً لمدة النمو والإزهار من شهر آذار ۲،۸۱م° إلى شهر تموز وآب (۵, ۳۵، ۳۷)م° مدة جني الثهار. أما في الشتاء فتنخفض درجة الحرارة إلى ۸,۱۱م° وهي لا تؤثر في النخيل لأنها ليست وقت إزهار أو إثهار.

جدول (۱) المعدل الشهري والسنوي لدرجات الحرارة (م°) في محطة الحي للمدة (۱۹۸۲-۲۰۱۲)

| معدل سنوي | [5]  | ٠.<br>٢ | ٠.١  | ايلول | يَ.      | تموز | حزيران | مايس | نيسان | اذار  | شباط | [F]  |
|-----------|------|---------|------|-------|----------|------|--------|------|-------|-------|------|------|
| 1,07      | ١٣,٧ | 14,8    | ۲۷,۸ | ۳۳,٥  | <u>۲</u> | ۳٥,٥ | ٣٤,٥   | ٣١,٣ | 78,9  | 14, 4 | 16,1 | 11,4 |

المصدر: الهيأة العامة للأنواء الجوية العراقية، قسم المناخ، بيانات (غير منشورة)



## الأمطار

تنحصر مدة سقوط الأمطار الفعلية في منطقة الدراسة في ثمانية أشهر من السنة كما هو مبين في الجدول (٢)، إذ يبدأ سقوطها في أواخر النصف الأول من شهر تشرين الأول، وينتهي في نهاية شهر مايس، ويلاحظ أن أعلى كمية للأمطار تتركز في شهر كانون الثاني ٨,٨ملم.

جدول (٢) المعدلات الشهرية والسنوية لمجموع الأمطار (ملم) في محطة الحي للمدة (١٩٨٢ - ٢٠١٢)

| المجموع | 121  | ;)    | .) ( | ايلول | <u>,</u> _)· | تموز | حزيران | مايس | نيسان | اذار | شباط | 127  |
|---------|------|-------|------|-------|--------------|------|--------|------|-------|------|------|------|
| 178,1   | 14,4 | ۱۸, ٤ | ۳,۸  | ۲,٠   | *            | *    | 3,,,   | 1,3  | ١٣,٩  | ۱۸,۷ | 10,9 | ۲۸,۸ |

المصدر: الهيأة العامة للأنواء الجوية العراقية، قسم المناخ، بيانات (غير منشورة)

والظروف المذكورة مناسبة جداً لنمو النخيل وإثهاره، فالمطريترك أثراً سلبياً إذا سقط وقت التلقيح ووقت نضوج التمر (كها سيذكر لاحقاً)، فهو لا يضر النخلة نفسها بل يضر ثهارها قبل وقت نضجها، ويلاحظ من الجدول أن وقت التلقيح ونضوج التمر شبه خال من الأمطار، وعند سقوطه في الشتاء فهو يسقي النخلة ويغسل ساقها وسعفها من الأتربة والعواصف الغبارية التي تأثرت بها، وبهذا فهو مفيد في هذا الفصل.



### الرطوبة النسبية

للرطوبة أثر سلبي في إنتاج التمور، إذ إنها وفي الكثير من الأوقات تكون عاملاً مشجعاً للاصابة (بحشرة الدوباس) وبمرض (خياس طلع النخيل) في وقت الإزهار. وتعمل الرطوبة على افساد طعم التمور في موسم النضج وتجعلها ذات طعم حامضي مع تغير لونها، وفقدانها نسبة من السكر (الدبس) إذا ما صاحب الرطوبة ارتفاع في درجات الحرارة. (٨)

جدول (٣) المعدلات الشهرية والسنوية للرطوبة النسبية (٪) في محطة الحي للمدة (١٩٨٢-٢٠١٢)

| 6,33  | المعدل السنوي |
|-------|---------------|
| 17, 8 | 121           |
| ٧,٥٥  | :)            |
| 52    | .)            |
| ۲۸,٥  | ايلول         |
| ۲٤,۸  | يَ.           |
| 3 1   | تموز          |
| ۲۰,۲  | حزيران        |
| ٣٣,١  | مايس          |
| ۴,03  | نيسان         |
| 3,80  | اذار          |
| 11,0  | شباط          |
| ٧٠,٧  | [F]           |
|       |               |

المصدر: الهيأة العامة للأنواء الجوية العراقية، قسم المناخ، بيانات (غير منشورة)

ويبين الجدول (٣) أن الرطوبة النسبية في محافظة واسط تنخفض في وقت نمو الأزهار مما يقلل نسبياً من خطورة إصابة النخيل بالأمراض آنفة الذكر.

#### الرياح

للرياح تأثيرات سلبية وأخرى إيجابية، فمن تأثيراتها السلبية إثارتها العواصف الترابية التي تلحق ضرراً بالنخيل والتمور، إذ إنها توفر فرصاً أكبر لإصابتها بالآفات والأمراض وتلوث الثهار بالأتربة. وقد بلغ معدل المجموع السنوي



للعواصف الغبارية (٦) أيام، وتبدأ معدلاتها الشهرية بالازدياد من بداية شهر كانون الثاني وتصل ذروتها بفصل الربيع وتحديداً بشهر مايس بينها تسجل أقل قيمة في شهر كانون الأول. (٩) ومن التأثيرات السلبية الأخرى للرياح تسبب الرياح الشهالية الغربية الجافة (السموم) صيفاً اصابة التمور بالامراض الفسيولوجية، من أشهرها مرض (ابو خشيم)، وعنكبوت الغبار. اما تأثيراتها الايجابية فهي تسهم بتلقيح النخيل طبيعياً خاصةً في البساتين الكثيفة، بالرغم من عدم الاعتهاد على هذا النوع من التلقيح. (١٠)

جدول (٤) النسب المئوية لتكرار اتجاه الرياح السنوية السائدة في محطة الحي للمدة (١٩٨٢ -٢٠١٢)

| شمالي شرقي | شر قي | جنوبي شرقي | جنو بي | جنوبي غربي | غربي | شمالي غربي | شمائي | سكون | المجموع |
|------------|-------|------------|--------|------------|------|------------|-------|------|---------|
| ٨          | 6,8   | ۸,٥        | ٣,٣    | ١,٢        | 3 1  | 37         | ۷,۶   | 14,1 | /.      |

المصدر: الهيأة العامة للأنواء الجوية العراقية، قسم المناخ، بيانات (غير منشورة)

إن أكثر الرياح الهابة على منطقة الدراسة تكراراً هي الرياح الشهالية الغربية بمقدار (٤, ٣٠)٪ وهي الرياح السائدة في عموم العراق تقريباً وهي تؤثر سلباً في النخيل إذا كانت جافة (السموم) كها أسلفنا ويلاحظ انخفاض نسبة تكرار الرياح الجنوبية الشرقية (الشرجي)بمقدار (٧, ٥٪) وانخفاضها من العوامل الايجابية لزراعة النخيل بالمنطقة نظراً لما تحمله من الرطوبة العالية المضرة بالنخيل، لاحظ جدول (٤).



## ثانياً: السطح

وهنالك أعلى من هذا الارتفاع عند التلال الشرقية لمحافظة واسط وأقل منه عند هور الشويجة والتي تمثل أهم أقسام السطح في المحافظة، فضلاً عن الكثبان الرملية المتواجدة غرب المحافظة في حدودها مع محافظتي بابل والقادسية، وكل هذا انعكس على تواجد النخيل وبكثافة في محافظة واسط، فارتفاع السطح ينعكس على انخفاض درجات الحرارة ومن ثم تراجع أعداد النخيل، فمثلاً يلاحظ جلياً انه كلما اتجهنا باتجاه شمال العراق تنخفض اعداد النخيل كما في محافظة نينوى وكركوك، بل تختفي في محافظات كردستان العراق، وتنعكس طبيعة السطح على نمط الري في المحافظة ما بين الري بالواسطة وآخر ري سيحي بأثر رفع المناسيب بواسطة سدة الكوت. لاحظ الخريطة (٢).





للمسترز من عبل الباعث التشكار على الباليية الماما المساهاء القريطة الادارية لمثلة واسط مقيض الرسوال ١٩٠٠٠٠٠ ( يقدل ١٠٠١ - ١٠ دنسر والى الركابي، مشاريع الري والزال في معاقلة واسط و علاقها بالانتاج الززاعي برسطة ملميني (اوراء فسر فيدر فياء كان الادام، ونسط بطاء الادام ١٩٠١ من ١٠٠

## ثالثاً: الموارد المائية

يعد توفر المياه من العوامل الجغرافية المتحكمة بوجود المحاصيل الزراعية، وتقسم الموارد المائية الى مياه الامطار (سبق شرحها بموضوع المناخ) والمياه السطحية والمياه الجوفية. وفيها يتعلق بالمياه السطحية يعد نهر دجلة الشريان الرئيس لمحافظة واسط والذي يعتمد عليه في كافة النشاطات الحيوية لاسيها الزراعة والذي يبلغ طوله في المحافظة ٨٠٣ كم ويبلغ معدل ايراده السنوي ٨, ١٩٠٠مليار م٣ ويتوزع ما بين الدجيلة ٨٨, ١ مليار م٣ عند مؤخر سدة الكوت هذا لسنة (١٩٩٥-١٩٩٦) هو ويتباين من سنة لاخرى، اذ ان معدل التصريف العام للمدة (١٩٩٠-٢٠٠٦) هو

general services

٧٨٣م٣/ ثا وايراد مائي قدره ٧, ٢٤ مليار م٣ وايراد الغراف ٧, ٦ مليار م٣. (١٥) زيادة على هذا توجد مجموعة من الانهار الموسمية شرق المحافظة كنهر كلال بدرة والجباب... وغيرها، ولكن ارتباط النخيل يكون اكثر مع نهر دجلة، إذ يمتد بشكل كثافة خطية على طول ضفافه نظراً لطبيعة تربة كتوف الانهار جيدة الصرف وتوفر مصادر الإرواء.

اما المياه الجوفية فتتركز في قضاء بدرة شرق المحافظة وتستخدم للزراعة على نطاق محدود، اذ تتباين كميات تصريف آبار المياه الجوفية من منطقة الى اخرى عند اقدام التلال الشرقية، فضلاً عن كميات الاملاح فيها (١٤)، والتي لا تتناسب مع بعض المحاصيل ولكن غالباً ما تكون مناسبة للنخيل.

يمكن للنخلة مقاومة الجفاف والعطش مدة طويلة، الا انها تحتاج (١٠-٤) رية بالسنة (١٠٠)، إذ إنها تحتاج لريها بفترات متقاربة خاصة في اشهر الربيع قبل التزهير وأشهر الصيف قبيل نضوج الثهار، والشائع ري النخيل كل (١٠-٢٠) يوماً في أشهر الصيف، وكل (٢٠-٣٠) يوماً في أشهر الشتاء، وتكرار الري يعتمد على عوامل قوام التربة والظروف البيئية السائدة وصنف النخلة وعمرها (٢٠٠). يستطيع النخيل مد جذوره إلى أعهاق بعيدة قد تصل إلى ٩ أمتار (١٠٠)، وبهذا تستفيد من المياه الجوفية في الطبقات الهشة والرطبة، لذلك كثيراً ما يلاحظ نمو النخيل في مناطق تبدو جافة. وبهذا فإن توفر المياه بكميات مناسبة لزراعة بساتين النخيل ساعد على تركزها بشكل جيد في محافظة واسط، وكانت محافظة واسط أحسن حالاً من محافظات اخرى عند تراجع كميات المياه ولاسباب عديدة في عقدي التسعينات محافظات اخرى عند تراجع كميات المياه ونوعيته وانعكاسه على زراعة بساتين والألفين والذي أثر بشكل كبير في كمية المياه ونوعيته وانعكاسه على زراعة بساتين النخيل وظهر هذا واضحاً في محافظات العراق الجنوبية وخصوصاً محافظة البصرة.



## رابعاً: التربة

من طريق الملاحظة الميدانية يبدو أن النخيل ينمو في معظم أنواع الترب بالمحافظة. إذ تعد النخلة من أكثر اشجار الفاكهة مقاومة لملوحة التربة ولها قابلية على تحمل الترب القاعدية أو الحامضية الشديدة. وتنمو بشكل جيد بالترب ذات تركيز الايون الهيدروجيني (PH) من ٥,٥ الى ٥,٨.(١١) ولكن تتركز زراعتها في الترب المزيجية وخصوصاً ترب كتوف الأنهار، فزراعة النخيل في عموم العراق تمتد على طول امتداد هذه الكتوف بالتحديد من هيت على نهر الفرات وسامراء على نهر دجلة حتى التقاء النهرين في كرمة علي مكونين شط العرب، وامتداده حتى مصبه في الخليج العرب، وامتداده حتى مصبه

وتتنوع التربة في محافظة واسط ومن اهم انواعها هي تربة كتوف الانهار، اذتتميز بمواصفات جيدة جداً وتجود فيها زراعة كافة المحاصيل لاسيها النخيل، وتوجد في المحافظة ترب السهل الفيضي التي بنيت بفضل الفيضانات الموسمية للانهار، فيها وراء كتوف الانهار وهذه التربة ايضاً مناسبة لزراعة النخيل وبشكل جيد خصوصاً وانها متجددة الخصوبة بفعل الفيضانات التي كانت تمر على البلد بالسابق، وتوجد ايضاً في المحافظة ترب الاهوار ويتركز هذا النوع من الترب في جنوب غرب منطقة الدراسة وشرقها، اذ تتمثل في هور الدلمج على يمين نهر دجلة وهور الشويجة على يساره وهور السعدية في الجزء الاسفل منه جنوب (ناحية وسط)، وهنالك أيضاً تربة الكثبان الرملية ذات الأصل الريحي ويكون استغلالها الزراعي محدوداً وهي تتواجد غرب المحافظة كها اسلفنا وأخيراً هنالك ما يعرف بتربة السهول المروحية وهي تغطي منطقة قدم الجناح الغربي لجبل حمرين والحافة الشرقية لمنخفض هور الشويجة.



وقد تكونت ترب هذه الجهات من الرواسب التي حملتها الأنهار الموسمية مثل كلال بدرة والجباب التي تنحدر باتجاه الغرب نحو الأراضي المنخفضة وذلك لعدم استطاعتها مواصلة رحلتها الى نهر دجلة. (٢٠) وعلى الاغلب تكون هذه الترب غير مستغلة في زراعة النخيل نظراً لوعورتها ولكونها منطقة حدودية مع دولة إيران، ولكن تتركز بساتين نخيل بدرة بمسافة قريبة منها أراض ذات خصوبة عالية واقل تضرساً، وقد تأثرت تربة محافظة واسط بمظاهر التصحر كتملح التربة وجفافها وتكون الكثبان الرملية، وهذا أثر سلباً في زراعة المحاصيل كافة لاسيها النخيل.



## المبحث الثاني

# العوامل البشرية والحياتية المؤثرة في تباين زراعة النخيل في محافظة واسط

سيفصل هذا المبحث العوامل البشرية والحياتية وإمكانية تأثيرها على تباين زراعة النخيل وإنتاجه، كما يأتى:

# أولاً: العوامل البشرية

## الأيدى العاملة

يعد عنصر العمل أكثر العوامل البشرية تأثيراً في الإنتاج الزراعي، فهو عامل الساس لقيام الزراعة وتحديد كثافة العمل بالنسبة لوحدة المساحة في منطقة ما وتحديد النمط الزراعي السائد ونوعية المحاصيل المنتجة فيها. وبالنسبة لزراعة النخيل بالعراق فقد شهدت تناقصاً في الأيدي العاملة التي تتمتع بالخبرة الزراعية في إنتاج التمور، وهي من أهم المشاكل التي تواجهها زراعة النخيل بالعراق. (٢١) وتعد اجور العمل وحدة اساسية من كلفة زراعة النخيل، اذ تصل كلفة مكافحة الادغال وحراثة التربة وتطهير السواقي الى (٦٣) لل من كلفة الانتاج، وهو عمل يدوي ليس للآلة دور فيه نظراً لطبيعة النخلة وارتفاعها، وكثيراً ما يضطر أصحاب البساتين الى مشاركة آخرين للقيام بأعباء عمليات الإنتاج مقابل حصة من المحصول وهذا

A S

ما يطلق عليه (بالمحاصصة) الذين يحصلون على ٣٠٪ من مجموع قيمة الانتاج (٢٢). وبهذا نلاحظ أن كلفة العمل الباهظة والمتعبة للنخيل قد تقلل من زراعته في محافظة واسط خصوصاً في المناطق التي لا تتوفر فيها يد عاملة رخيصة بالرغم من توفر الظروف الاخرى المناسبة لزراعتها. وقد تعود كلفة العمل الباهظة في زراعة نخيل التمر وإنتاجه إلى عامل الخبرة، فالعمل في النخيل كها اسلفنا هو عمل يدوي نظراً لطبيعة النخلة وارتفاعها وعليه فلا يستطيع أي عامل تسلق النخيل والقيام بالمهام الزراعية الدورية التي يحتاجها النخيل: كزراعة الفسائل والسقي والتسميد وتنظيف النخلة من الكرب والليف الزائد (التكريب)، والتلقيح، و رش المبيدات ومكافحة الأمراض، وجني المحصول والذي يكون على مراحل متعددة، أي إن العمل مستمر على مدار السنة.

## رأس المال

إن كل عملية إنتاج تتطلب رأس مال ففي الزراعة يستخدم لشراء الفسائل والماكنة الزراعية ودفع أجور العمال... والخ، وان رأس المال اللازم لتحقيق تنمية في القطاع الزراعي الذي ظل عقوداً طويلة بيد الدولة، ونظراً لمحدودية حجم رؤوس أموال القطاع الخاص المؤثرة في تحقيق تنمية زراعية حقيقية، فقد انعكس ذلك سلباً على واقع تنمية الاستثهار في المشاريع التنموية الزراعية، وولد عدم توفر رؤوس الاموال الكافية انعدام الثقة بين القطاع الخاص والقطاع الحكومي، لذا فأن الدولة مطالبة حالياً في تهيئة بيئة قانونية تساعد في المساهمة بإنشاء المشاريع التي تحتاج إلى رؤوس الأموال بالتعاون مع القطاع الخاص ومن العاملين فعلاً في القطاع والاستمرار في منح القروض الزراعية \* لاسيها المساهمة في زراعة بساتين النخيل والاستمرار في منح القروض الزراعية \* لاسيها المساهمة في زراعة بساتين النخيل



خصوصاً وانها تتطلب تكلفة مالية عالية لمتطلباتها الخاصة من عناية طول مدة النمو مقارنة بالمحاصيل الاخرى الموسمية الربحية والسريعة النمو.

## طرق النقل

ينبغي ان يواكب قيام الزراعة وجود شبكة متكاملة من طرق النقل الخدمية فهي تلعب دوراً كبيراً في عملية تنمية الزراعة كونها حلقة الوصل ما بين مناطق الإنتاج والاستهلاك، وبدون النقل سوف يقتصر استهلاك المنتجات الزراعية على مناطق انتاجها فقط، وهذا لايساعد على اشباع الحاجات لمناطق متباينة الإنتاج ولايساعد على التوسع في انتاج المحاصيل الزراعية وتعددها. وإذا ما توفرت البنية التحتية فسيكون من السهولة نقل المنتجات من مناطق الإنتاج وتوفيرها بشكل سهل وسريع للمستهلك، وقد تطورت شبكة طرق النقل الرئيسة المعبدة بالعراق في العقدين الأخيرين من القرن العشرين، إذ كانت أطوال تلك الطرق ١٥٨١٧كم عام ١٩٨١، وأصبح مجموع أطوالها ٤٠٤٤كم عام ٢٠٠٥. ورافق ذلك زيادة بأعداد السيارات. (٢٤)

وفيها يتعلق بمحافظة واسط فالجهود مستمرة لايصال طرق النقل المعبدة للمناطق الريفية، ولكن معظم الارياف لم تصلها الطرق المعبدة،فاستعيض عنها بالطرق الترابية والتي رصفت مؤخراً بحصى السبيس لترفع من كفاءتها والتي ربطت بساتين النخيل والريف عموماً بسوق المدينة ومناطق الاستهلاك.



#### السوق

يعد السوق مكاناً لتصريف المنتوج الزراعي، وهو عامل أساسي للاستمرار بالإنتاج وزيادته، والسوق يكون على نوعين: السوق الداخلية التي تهدف لسد الحاجة المحلية، والتي تعتمد قوتها الشرائية على عدد السكان ومستواهم المعاشي، وبالنسبة لمحافظة واسط فيبلغ عدد سكانها ١٠٦٤٩٠ نسمة عام ١٠٠٧(٥٦)، وهو بهذا يشكل سوقاً جيدة لاستهلاك المنتجات الزراعية لاسيها التمور، ولكن يسد منتوج التمور حاجة المحافظة ويباع الى محافظات أخرى أو يصدر خارجها نظراً لارتفاع انتاجية النخلة بالمحافظة (كها سيتبين لاحقاً)، وهو بهذا يذهب الى النوع الثاني من الأسواق وهي الخارجية أو الدولية التي تهدف الى تصدير الفائض من الإنتاج الى الخارج كالأردن وغيرها من الدول.

#### النشاطات البشرية

يتأثر النخيل بالنشاطات البشرية المختلفة سلباً وإيجاباً، ولكن ما يلاحظ على النخيل في المدة الأخيرة انه قد عانى من القتل والدمار كها عانى الإنسان العراقي، إذ بيعت أنواع نادرة جداً من النخيل إلى خارج العراق، ونافست الوظيفة السكنية ومحاصيل الحبوب والخضر وات والمحاصيل الحقلية الربحية وأحواض تربية الاسهاك مساحات البساتين وتعدت عليها، وقد تعرض النخيل الى هجوم شرس من أعداء العراق بأسلحة بايلوجية، فقد أشيع لدى العامة بأن الأمريكان استخدموا سلاحاً بايلوجياً للقضاء على أهم نبات يشتهر به العراق (النخيل)، ولا شك أن الذبابة التي عرفتها وزارة الزراعة العراقية في حينها هي التي أدخلت للعراق. فضلاً عن مرض فاير وسي جديد انتشر بين النخيل العراقي مدة من الزمن وتم معالجته.



ولا غرابة في ذلك فليس خافياً ما ذكر عن العامل مع الأمم المتحدة الذي ألقي عليه القبض متلبساً يزرع بيوض الجراد في شمال العراق إبان الحصار الاقتصادي لزيادة تجويع أهل العراق بحصار لم يشهد له التاريخ مثيلاً من قبل. (٢٦)

### السياسة الحكومية

عاش المواطن العراقي على مر السنين الماضية في كنف دولة اشتراكية راعية لمختلف القطاعات الاقتصادية لاسيها قطاع الزراعة، وتعد وزارة الزراعة ووزارة الموارد المائية هي المنظم لعمل هذا القطاع بسن القوانين والتشريعات والخطط الستراتيجية للنهوض بالزراعة، غير أن دعم هذا القطاع كان متبايناً من مدة لأخرى ومن حكومة لأخرى لأسباب سياسية واقتصادية بحتة، وفي المدة الأخرة وبعد سقوط نظام الحكم السابق والفوضي التي حلت في البلد تعرض القطاع الزراعي لاهمال كبير وقل الدعم الحكومي الموجه للزرعة لاسباب عديدة، ومن اهم مشاكل المزارعين تضررهم من قانون إيجارات الأراضي الزراعية وانقطاع التيار الكهربائي وشحة في الوقود وارتفاع أسعاره نظراً لحاجته لمضخات المياه وماكنات الزراعة، إضافة إلى شحة في المستلزمات الزراعية وتلكؤ في توزيع الأسمدة والمبيدات، وفتح باب استيراد المنتجات الزراعية الرخيصة وبدون قيود كمركية ومنافسة المنتجات الزراعية المحلية. ولكن بعد استقرار الأوضاع في العراق توجهت الحكومة نحو دعم الزراعة وبقوة لاهمية هذا القطاع، فقد اوعزت وزارة الزراعة باعفاء الفلاحين من بدل إيجارات الأراضي لعام ٢٠٠٣ وتقسيط ايجارات الأراضي الزراعية لعام ٢٠٠٤ على أربعة أقساط وهذه العملية بالتأكيد ستسهم بدعمهم. فضلاً عن إعطاء القروض والسلف الزراعية وتنشيط التسويق للسايلوات الحكومية... وغيرها من الاجراءات الحكومية الداعمة للزراعة.

ge Alley

وفيها يتعلق بالنخيل ونظراً لانخفاض أعدادها في العراق إلى النصف (كها سيتضح لاحقاً) نتيجة للظروف التي مر بها البلد، لذا توجهت الحكومة بجدية لدعم تنمية النخيل بالتعاون مع البرنامج الوطني لإكثار النخيل وتحسينه فعلى صعيد محافظة واسط فقد خصصت موقع ١٠٠ دونم لانشاء (مشروع بساتين أمهات النخيل ومشاتل فسائله) ونفذت الخطة بالكامل بطرق ري حديثة، فقد زرع ٣٠ دونها في السنة الاولى بزراعتها بالأصناف النادرة والتجارية وكذلك زراعة مشتل بستان بمساحة ١٠ دونم لزراعة ١٠ الاف فسيلة.

وبحسب خطة عام ٢٠٠٥ خصص ٣٠ دوناً أخرى لزراعة ٣٠٠٠ فسيلة وبشائر الخير قد بانت على هذا البستان. ومن المشاريع الاخرى لمديرية زرعة محافظة واسط بالتعاون مع الهيأة العامة للإرشاد والتعاون الزراعي، إنشاء مزرعتين أحداهما في مركز الكوت وأخرى بناحية الحفرية وأنجز ٤٠٪من المشروع حيث سيكون مركز إشعاع بالمنطقة لأنها ستكون مركزاً لتطبيق البحوث والتجارب العلمية وعمل دورات للمزارعين كي يتعلموا الطرق العلمية الحديثة في عملية زراعة النخيل.

أما الخطط المستقبلية لمديرية زراعة واسط فسيستقطب خريجو كليات الزراعة والطب البيطري والمعاهد الزراعية بحسب اقتراح وزارة الزراعة بإنشاء قرى عصرية وبساتين نخيل لهؤلاء الخريجين ويتم استثارها من قبلهم، وكانت حصة محافظة واسط موقعين لانشاء هذه المشاريع ومساحة كل موقع ٠٠٠٥ دونم يشيد عليها ١٠٠ بيت مع خدمات متكاملة ورُشِّح موقع في منطقة جصان وموقع في قضاء العزيزية وموقع في ناحية الحفرية وموقع آخر في ناحية الدجيلي لعمل هذا المشروع وتلقي طلبات الراغبين بالعمل. (٧٠)



# ثانياً: العوامل الحياتية

يقصد بالعوامل الحياتية في هذا البحث هو ما يتعرض له النخيل من أمراض وآفات، والتي تنعكس على الإنتاج كها ونوعاً وكلفةً. وكثيراً ما يؤدي تعرض النخيل للآفات إلى تراجع مساحات النخيل وقلة إنتاجه، فهنالك أمراض وآفات عديدة يتعرض لها النخيل منها ما يصيب سيقانها وطلعها وأخرى سعفها وجذورها، وأكثر هذه الآفات شيوعاً في العراق هي حشرة الدوباس، التي سميت بذلك لأنها تفرز مادة سكرية دبسية بغزارة ينجم عنها تلوث السعف وبقية أجزاء النخلة وتساقط هذه المادة على النباتات المتواجدة اسفل النخيل يؤدي الى تلفها فيحرم الفلاح من زراعة أرضه بالمزروعات وخصوصاً الخضروات، وتتراوح مدة إصابة النخلة بين زراعة أرضه بالمزروعات وخصوصاً الخضروات، وتتراوح مدة إصابة النخلة بين توقف إنتاجها لسنة كاملة (٢٠٠١). ولحشرة الدوباس جيلان ربيعي وخريفي يكافح الجيل الربيعي فقط بينها لايكافح الجيل الخريفي للتخوف من تاثر التمر الناضج بالمبيدات، إلى أن استُحدثت مبيدات صديقة للبيئة تستخدم في المدة الخريفية ولكن أثرها قليلاً في مكافحة الحشرة (٢٠٠١)، ويعزو بعضهم ذلك إلى أن المبيدات المخزونة في مخاذن وزارة الزراعة منتهية الصلاحية.

وهنالك أيضاً حشرة الحميرة التي تصيب النخيل في مراحل نموه الأولى فتحرمه من الماء والغذاء. أما مرض خياس طلع النخيل الشائع في الكثير من المناطق لاسيا محافظة واسط وقد تكلمنا عنه مسبقاً في موضوع (الرطوبة النسبية) فهو يصيب طلع النخيل يظهر على شكل بقع سمراء اللون، وهنالك ايضاً آفة حفار ساق النخيل التي تعمل على نحر ساق النخيل وثقبه وصولاً إلى موتها. (٢٠٠) وعنكبوت الغبار الذي ينتشر في وسط العراق وجنوبه ويلحق أضراراً فادحة بإنتاج التمور.

ge May

والحقيقة لم تتوفر بيانات عن مقدار إصابة النخيل بكل آفة من هذه الآفات في المحافظة، ولكن ما توفر من البيانات والمعروضة في ادناه بالجدول (٥) يشير إلى أن مجموع كلفة مكافحة آفات النخيل في محافظة واسط قد بلغت (٢٠٧٣٧٠٠٠) دينار عراقي لعام ٢٠٠١ وحصل قضاء الصويرة على المرتبة الاولى في كلفة مكافحة آفات النخيل بمقدار (٢٠٣٣٠٠٠) دينار عراقي، ولعل هذا يعود الى احتلال القضاء المرتبة الأولى في أعداد النخيل ومساحة البساتين وما يرافقها في ذلك من كثرة الآفات، بينها جاء قضاء الحي بالمرتبة الأخيرة في كلفة مكافحة آفات النخيل بمقدار (٢٠٣٠٠) دينار لاحظ الشكل (١).

جدول (٥) كلفة مكافحة آفات النخيل في أقضية محافظة واسط لعام ٢٠٠١

| المجموع | <u>-</u> | بلدرة | الكوت | النعمانية | العزيزية | الصويرة | القضاء                     |
|---------|----------|-------|-------|-----------|----------|---------|----------------------------|
| ۲۰۷۳۷   | 174      | 1.1   | 3011  | 1211      | 33/0     | 44.11   | كلفة العمل<br>(۱۰۰۰) دينار |

المصدر: زامل ليلي تمن كريم، جغرافية النخيل في العراق، رسالة ماجستير (غ.م) قسم الجغرافية، كلية التربية، الجامعة المستنصرية، ٢٠١٠، ص١٠٧-١١٠

وتشير البيانات إلى أن هناك ٢٤٧٨ دونها من مساحة البساتين متضررة، منها ٥٤ ١ دونها من مساحة البساتين متضررة بإصابات مرضية في محافظة واسط وما تبقى فهي متضررة بسبب الحروب أو الإهمال أو شحة مياه أو الحرائق. (٣١)



#### المحث الثالث

## التوزيع الجغرافي للنخيل في محافظة واسط

## أولاً: النخيل في العراق ومحافظة واسط

المعروف أن العراق بلد النخيل، وهناك نطاق النخيل المتركز على جانبي دجلة والفرات وشط العرب والتي وصل عددها طبقاً لإحصاء النخيل لعام ١٩٥٢ مايون مايقارب ٣٢ مليون نخلة، في الوقت الذي بلغ عدد نخيل العالم انذاك ٢, ٩ مليون نخلة، عتلاً نسبة ٣٨٪ من نخيل العالم.(٣٢) أما اليوم فيبلغ عدد النخيل في العراق نخلة، عتلاً نسبة يعني ضياع ألعام ٢٠٠٧ تنتشر على مساحة تزيد على نصف مليون دونم، وهذا يعني ضياع أكثر من ثلثي عددها السابق، ويتباين عددها من سنة لأخرى طبقاً للعوامل الطبيعية والبشرية والحياتية المؤثرة في نمو النخيل وانتشاره، وتتباين أعداد النخيل من محافظة لأخرى إذ وصل عددها في محافظة بغداد الى (١٧٨٥) نخلة في حين انخفض عددها في محافظة كركوك الى (١٧٨٩) نخلة، ولعل هذا يعود لعامل ارتفاع السطح وتغير مناخ المحافظة لاسيها الحرارة المناسبة للنخيل، أما محافظة واسط فتبوأت المرتبة السابعة بعدد (٢٥٩٤٩) نخلة، لاحظ جدول (٦) والخريطة (٣).



جدول (٦) يبين أعداد النخيل ومتوسط الإنتاجية على مستوى المحافظات لسنة ٢٠٠٧

| الإنتاج (٪) | الإنتاج (طن) | عدد النخيل<br>(٪) | عدد النخيل | المحافظة   | ij |
|-------------|--------------|-------------------|------------|------------|----|
| *,*         | ٦.           | *,*               | ١٧٨٩       | كركوك      | ١  |
| ١٠,٥        | ٤٥٠٦٥        | ۱۲,۳              | 177.777    | ديالي      | ۲  |
| ۸,٣         | <b>70777</b> | ٥,٥               | 0 1 9 7 9  | الأنبار    | ٣  |
| ۱۳,٥        | ٥٨٠١٠        | 18,7              | 150000     | بغداد      | ٤  |
| 17,7        | ٧١٧٧٢        | ۱۳,٦              | 18.9087    | بابل       | 0  |
| ۹,٧         | £198V        | ۱۳,۱              | 177077     | كربلاء     | 7  |
| ٧,١         | ٣٠٧٢٧        | ٥,٤               | ०२०४६९     | واسط       | ٧  |
| ۲,٦         | 111.0        | ۲,۲               | 747794     | صلاح الدين | ٨  |
| ٥           | 10717        | ٥,١               | ٥٢٧٦٦٨     | النجف      | ٩  |
| ٤,٧         | 7.77         | ٤,٢               | १८८८३      | القادسية   | ١. |
| ٣,٧         | ١٦٠٤٣        | ٤,٧               | 2927       | المثنى     | 11 |
| ٦,٢         | ٠٨٥٢٢        | ٦,٧               | 797709     | ذي قار     | ١٢ |
| ١,٢         | ٥٣٨٦         | ١,٥               | 101111     | میسان      | ۱۳ |
| ۱۰,۸        | £7£V•        | ۱۰,۸              | ١١٢٢٨٨٨    | البصرة     | ١٤ |
| 7.1 • •     | ٤٣٠٨٦١       | % <b>\</b> \••    | 1.477741   | المجموع    |    |

المصدر: وزارة التخطيط، الجهاز المركزي للاحصاء وتكنلوجيا المعلومات مديرية الاحصاء الزراعي، تقرير انتاج التمور لسنة ٢٠٠٧، ص٦

أما إنتاج التمور فهي تتماشى وأعداد النخيل الآخذة بالانخفاض فبعد أن كان العراق يحتل موقع الصدارة في إنتاج التمور ومن بعده جمهورية إيران الإسلامية



على مستوى العالم حسب معدل الإنتاج للمدة (١٩٤٦-١٩٦٧)، محتلاً زهاء ٤٠٪ من الإنتاج العالمي، ويحتل العراق الصدارة ومن بعده دولة الجزائر على مستوى الوطن العربي (٢٣٠) اذ وصل انتاج العراق عام ١٩٧٧ إلى ١٩٧٨ ألف طن (٢٣٠) ولكن تراجع العراق عن ذلك الإنتاج بشكل واضح ولم يعد يحتل الصدارة، إذ بلغ إنتاجها بالوطن العربي عام ٢٠٠٧ حوالي ٩٩، ٥٩٦ ألف طن تحتل مصر ٢٠٠٧ ألف طن المرتبة الأولى في إنتاجه ثم السعودية ٩٨٣ ألف طن ثم الإمارات ٢٠٧٠ ألف طن ثم الجزائر ٩٦ , ٢٥ ألف طن ثم العراق بالمرتبة الخامسة ٢٨٠ ، ٤٣٠ ألف طن ثم الجزائر ٩٠ , ٢٦٥ ألف طن ثم العراق بالمرتبة الخامسة ٢٨٠ , ٢٠٠ ألف طن (٥٤٠ ، ١٩٤٧ ، ٩١٩٤٧ ، ٩١٩٤٧ ) وصل إنتاج التمور بالعراق إلى (٤٠ ، ٩٣١٥) طن للاعوام (٢٠٠٠، ١٠٠٠، ٢٠٠٠) على التوالي (٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠) على التوالي (٢٠٠٠، ٢٠٠٠) هذه الأرقام الانخفاض المتوالي لإنتاج التمور واستقراره نسبياً عند عام ٢٠٠٠، ويعود هذا الانخفاض الى ارتفاع ملوحة التربة ومياه الري، فضلاً عن أهمال مساحات شاسعة من بساتين النخيل.

وبالرغم من ذلك مازال انتاج التمور العراقية اذا ما قورنت مع المنتجات العالمية تصل الى درجة منافس قوي مع التمور العالمية. على عكس بقية المنتجات الزراعية في العراق لاسيها محاصيل الحبوب، وتشير البيانات ان حاجة الفرد العراقي من التمور هي ١٠ كغم/سنة، ووصلت حاجة سكان العراق البالغ عددهم ٢٩، ٢٩ مليون نسمة من التمور بداية عام ٢٩٠٩ الى ٢٩٧ ألف طن/سنة، في الوقت الذي كان فيه انتاج التمور قد وصل الى ٤٠٤ ألف طن، أي أن هناك فائضاً في نسبة تغطية التمور للحاجة المحلية بنسبة ١٣٦٪ وهذا ما يحفز النهوض بإنتاج التمور لتصدير الفائض منها. (٧٧)

A STATE OF THE STA

ويتباين إنتاج التمور مكانياً إذ قدر انتاج التمور للموسم ۲۰۰۷ و لجميع الأصناف (۹, ۴%) ألف طن بانخفاض بلغ %, % عن إنتاج العام الماضي والذي كان (٤, %) ألف طن، فقد احتلت محافظة بابل المركز الأول من حيث الانتاج والذي قدر ب (%, %) ألف طن بنسبة (%, %) ألف طن بنسبة (%, %) ألف طن، تليها بزيادة بلغت نسبتها (%) عن إنتاج العام الماضي البالغ (%, %) ألف طن، تليها محافظة بغداد والتي قدر انتاجها ب (%) ألف طن بنسبة (%, %) ألف طن بنسبة (%, %) ألف طن، أما محافظة واسط فقد %, %) ألف طن بنسبة (%, %) ألف طن بنسبة مقدارها(%) من مجموع إنتاج العراق، لاحظ المحاول (%) والخريطة (%).

## ثانياً: التباين المكاني لمساحات بساتين النخيل في محافظة واسط

لقد أوضحنا سابقاً تباين أعداد النخيل و تباين مساحاتها تبعاً لذلك، فالمساحات المزروعة بالنخيل المنزوعة بالنخيل المنخيل ايضاً تتباين زمانياً، إذ بلغ مجموع المساحات المزروعة بالنخيل (۲۰۱۰، ۲۰۱۰، ۲۰۱۰) راجع المحدول (۸) والجدول (۱۰). اذ يلاحظ تناقص مساحات بساتين النخيل للمدة (۱۹۸۹–۲۰۰۲) ولكنها عادت للارتفاع خلال السنوات العشر الأخيرة، و تتباين مساحات بساتين النخيل من قضاء إلى آخر إذ كانت أكبر مساحات لبساتين النخيل عام ۲۰۰۲ في قضاء الصويرة والتي بلغت ۱۹۰۵دونم وبنسبة (۳,۵۹)٪ واتى



قضاء الكوت بالمرتبة الأخيرة فقد بلغت مساحة البساتين فيه ١٧٦٤ دونم وبنسبة (٥,٥)٪، لاحظ الجدول (١٠).

جدول (١٠) مساحات بساتين النخيل (بالدونم) في أقضية محافظة واسط عام ٢٠٠٦

| المجموع | الكوت | المحي | بلەرة | النعمانية | العزيزية | الصويرة | القضاء         |
|---------|-------|-------|-------|-----------|----------|---------|----------------|
| ٣٢١٤٧   | 31/1  | 1918  | くみ・と  | 1741      | ۸۱30     | 10.51   | مساحة البساتين |
|         | 0,0   | ۲,۲   | ٦, ٥  | >, °      | ۱۲,۸     | 7,80    | (;')           |

المصدر: زامل ليلي تمن كريم، جغرافية النخيل في العراق، رسالة ماجستير (غ،م) قسم الجغرافية، كلية التربية، الجامعة المستنصرية ٢٠١٠، جدول (٦)، ص٤٤-٤٧

اما في عام ٢٠١٠ فكذلك كان قضاء الصويرة إحتل المرتبة الأولى في أكبر مساحة لبساتين النخيل بمقدار ٢٩٧١ دونم وبنسبة (٩, ١٤)٪ في حين جاء قضاء الحي بالمرتبة الأخيرة بمقدار ٢٣٩٤ دونم وبنسبة (٩, ٢)٪، لاحظ الجدول (٨) أيضاً والخريطة (٧).

# ثالثاً: التباين المكاني لأعداد النخيل في محافظة واسط

أوضحنا في الموضوع السابق تباين أعداد النخيل على مستوى محافظات العراق، اذ احتلت محافظة بغداد المرتبة الأولى في عدد النخيل بمقدار (١٤٧٣٥٥٣) نخلة بنسبة (٢, ١٤)٪ من مجموع نخيل العراق، واتت محافظة كركوك بالمرتبة الأخيرة

A S

بمقدار (۱۷۸۹) نخلة وبنسبة دون الواحد بالمائة من مجموع نخيل العراق، وفيها يخص محافظة واسط التي احتلت المرتبة السابعة على مستوى العراق في عدد النخيل (٥٦٥٣٤٩) نخلة بنسبة (٤,٥)٪ من مجموع النخيل بالعراق لعام ٢٠٠٧، لاحظ الجدول (٦).

وتتباين أعداد النخيل زمانياً في محافظة واسط من سنة إلى أخرى اذ كانت (م١٦٢٠٠، ،٢١٦٢٠٠، ،٢٦٦٢٠٠) ، ٢٠٠٥، ٥٢٥٢٥، ، ٢٠٠٥، ٥٢٥٢٥، ٥٢٠٠٠، ٥٢٠٠٥، ٥٢٥٢٥، ٥٢٠٠٠، ٥٢٠٠٠) نخلة لعام (١٩٨٩، ١٩٩٧، ١٩٩٧، ٢٠٠٥، ٢٠٠٠، ٢٠٠٥، ٥٢٠٠، ٢٠٠٥) على التوالي. (٢٠٠٠ والتي يتوضح منها تباين أعداد النخيل من سنة لأخرى ما بين ارتفاع وانخفاض، وتتباين أعداد النخيل في محافظة واسط من قضاء لآخر ففي ضوء البيانات المتوافرة عنها لعام ٢٠٠١ يتبين ان مجموع عدد النخيل في المحافظة كان منخفضاً كان (٢٠٨٥٠٠) نخلة ويتبين من هذا أن عدد النخيل في المحافظة إذ يحتل عما وصل إليه بعام ٢٠٠٧، وعموماً تتباين هذه الأعداد في المحافظة إذ يحتل قضاء الصويرة المرتبة الاولى في أعداد النخيل بمقدار (٢٠٨٣٠٠) نخلة وبنسبة قضاء الصويرة المرتبة الاولى في أعداد النخيرة بمقدار (٢٠٨٠٠) نخلة ونسبة رقبة عدول (٧).

جدول (٧) أعداد النخيل في أقضية محافظة واسط عام ٢٠٠١

| المجموع | الكوت | الحي | بدرة | النعمانية | العزيزية | الصويرة | القضاء                        |
|---------|-------|------|------|-----------|----------|---------|-------------------------------|
| ٤٨٩٨    | 777   | 778  | ٣٥٥  | ٤٠٩       | 1009     | 7 • ٨٣  | اعداد النخيل<br>(۱۰۰)<br>نخلة |
| 7.1 • • | ٤,٦   | ٥,٣  | ٧,٢  | ۸,۳       | ٣١       | ٤٢,٦    | ('/.)                         |

المصدر: زامل ليلي تمن كريم، جغرافية النخيل في العراق، رسالة ماجستير (غ،م) قسم الجغرافية، كلية التربية، الجامعة المستنصرية ٢٠١٠، جدول (١)، ص١٦-١٨



أما في عام ٢٠١٠ فقد بلغ عدد النخيل في محافظة واسط (٢٠٤٠٠) نخلة، إذ احتل قضاء الصويرة المرتبة الاولى في اعداد النخيل بمقدار (٣٨١٩٧) نخلة، وبنسبة (٣٨,٩٠)٪ واتى قضاء الكوت بالمرتبة الاخيرة بمقدار (٢٧٩١٨) نخلة ونسبة (٤,٢)٪، لاحظ الجدول (٨) والخريطة (٥).

جدول (۸) مساحات بساتين النخيل واعداد النخيل في اقضية محافظة واسط عام ۲۰۱۰

| المجموع | الكوت | بيلي.  | بدرة   | النعمانية | العزيزية | الصويرة | القضاء                  |
|---------|-------|--------|--------|-----------|----------|---------|-------------------------|
| 173.3   | 1987  | 3647   | 3.73   | 1212      | 11004    | 17471   | مساحة<br>البساتين/ دونم |
|         | ٤,٧   | ۶,۲    | 1., 8  | >, \      | 14,1     | 81,9    | (//)                    |
| ۸۰3٠٥١١ | X1871 | V3778V | 144411 | 47616     | 711017   | VP1A3   | اعداد<br>النخيل         |
|         | ۲, ٤  | ۲, ۸   | ۲۰,۲   | ۸, ۶      | }<br>}   | ۴,۷     | (;')                    |

المصدر: مديرية الزراعة في محافظة واسط، احصاءات النخيل (بيانات غير منشورة)



# رابعاً: التباين المكاني لإنتاج التمور في محافظة واسط

يتميز إنتاج النخيل بتباينه بسبب تقلبات الظروف المناخية وتباين خصوبة التربة وصيانتها فضلاً عن أثر بقية العوامل الطبيعية والبشرية وارتباطها بإنتاج النخيل وبأعداده بمنطقة الدراسة الذي تطرقنا إليه سابقاً.

وتتفاوت متوسطات الانتاجية للنخلة الواحدة لدى بعض الدول العربية المنتجة للتمور مثل الجزائر ومصر وتونس والمغرب بين (٥٤٥، ١٠٤، ٣٧، ١٦٥) كغم على التوالى، في حين يبلغ متوسط إنتاجية النخلة المنتجة في العراق (٥٧) كغم عام ٢٠٠٥ وأعلى متوسط للانتاجية تحقق في محافظات العراق هو بمحافظة واسط بلغ (٨٠) كغم. (٤١) وهو مرتفع عن متوسط إنتاج النخلة بالمحافظة عام ١٩٩٧ بمقدار (٧, ٥٩) كغم. (٢٤) وبالنسبة لكمية الانتاج بالطن فقد اوضحنا مسبقاً انها تتباين زمانياً على مستوى العراق من عام الى آخر، وكذلك الحال بالنسبة لمحافظة واسط وبلغ مجموع انتاجه من التمور بالمحافظة (٢٠٠٥، ٢٠٠١، ١٦٠٢٨، ٢٢١٦١) على التوالى. (٣٢)

ويتباين إنتاج النخيل في المحافظة من قضاء الى آخر وبلغ مجموع إنتاجه من التمور عام ٢٠٠١ ما يعادل ١٦٠٤٦ طن واحتل قضاء الصويرة المرتبة الأولى من إنتاج التمور بمقدار ٥٥٨ طن وبنسبة (٢,٧٤)٪ وأتى قضاء بدرة بالمرتبة الأخيرة بمقدار ٥٥٨ طناً وبنسبة (٨,٢)٪ من مجموع إنتاج التمور بالمحافظة، لاحظ الجدول (٩) والخريطة (٦).



جدول (٩) مقادير انتاج التمور (بالطن) في اقضية محافظة واسط عام ٢٠٠١

| المجموع | الكوت    | الحي  | النعمانية | بلارة | العزيزية | الصويرة | القضاء       |
|---------|----------|-------|-----------|-------|----------|---------|--------------|
| 11.57   | ٤٨٦      | ٥٢٧   | 1.4.      | Y 0 3 | ٥٦٣٧     | ٧٥٥٨    | انتاج التمور |
| •••     | <b>}</b> | ٨ ٠ ٨ | ۲,۸       | ٧, ٢  | ۲۰۰۲     | ۲, ۷3   | (//)         |

المصدر: زامل ليلي تمن كريم، جغرافية النخيل في العراق، رسالة ماجستير (غ،م) قسم الجغرافية، كلية التربية، الجامعة المستنصرية، ٢٠١٠، جدول(١٧) ص١١٠-١١٨

## خامساً: أصناف التمور في محافظة واسط

إن بساتين النخيل وسط العراق وجنوبه تشكل نظاماً بيئياً خاصاً بها من حيث طرق استغلال البساتين والتعايش معها وعدد أصناف التمور المتواجدة، فقد بلغ عدد أصناف التمور العراقية ٢٢٩ صنفاً موثقاً تختلف حجهاً وشكلاً وسعراً، فضلاً عن اختلاف أوقات نضجها فقسم منها ينضج في بداية فصل الصيف، والقسم الاخر يتأخر لفصل الخريف. (ئئ أما في محافظة واسط فلم تتوفر بيانات عن أصناف التمور وأنواعها بشكل تفصيلي على مستوى أقضية المحافظة، بل توفرت بيانات عن انواعها في عموم المحافظة. يشير الجدول (١١) إلى أن أكثر أصناف التمور انتشاراً في المحافظة هو (الزهدي) بمقدار ١٧٩٨٤ طن وبنسبة (٥,٥٥) ٪ من مجموع أصناف التمور بمقدار التمور بالمحافظة، في حين كان صنف (الساير) هو أقل أصناف التمور بمقدار

geally.

١٧٢ طناً وبنسبة ٥٥, ٠٪ من مجموع اصناف التمور بالمحافظة، وعلى العموم فأن اصناف التمور الموجودة بالمحافظة هي جميعها جيدة ومتنوعة وكلما زاد تنوعها زاد رواج هذا المحصول نظراً لتعدد الأذواق.

جدول (١١) إنتاج النخيل (بالطن) في محافظة واسط حسب أصناف التمور لعام ٢٠٠٧

| المجموع | انواع اخوى | دي <i>ر ي</i> | حلاوي | خضراوي | ساير | خستاوي | زهدي  | الصنف   |
|---------|------------|---------------|-------|--------|------|--------|-------|---------|
| >       | 0741       | 79.           | 450   | 17.9   | 17.7 | 5047   | 17912 | الانتاج |
|         | ۱۸, ٤٨     | 36,.          | 11,17 | ٥, ٢٣  | 00,. | ۱۷,3۱  | ٥٨,٥٢ | %       |

المصدر:وزارة التخطيط، الجهاز المركزي للاحصاء وتكنلوجيا المعلومات مديرية الاحصاء الزراعي، تقرير انتاج التمور لسنة ٢٠٠٧، ص١٧

#### الاستنتاجات

1. للعوامل الطبيعية تأثير في زراعة نخيل التمور وإنتاجه وبساتينها خصوصاً عناصر المناخ (الحرارة، والامطار و الرطوبة و الرياح) على طول مراحل نموه وإنتاجه، فضلاً عن أثر السطح والمياه حيث امتدت بساتين النخيل بشكل كثافة خطية على طول نهر جلة على ترب كتوف الأنهار المرتفعة وقرب المياه بالمحافظة.



- ٢. تؤثر العوامل البشرية في زراعة نخيل التمور وإنتاجها وتباينها كالأمراض الفايروسية الناتجة عن النشاط البشري، فضلا عن أثر متطلبات زراعة النخيل من كلفة العمل في العناية والانتاج والتسويق.
- ٣. ان للعوامل الحياتية تأثيراً في زراعة نخيل التمور وإنتاجه وتباينها وذلك بالأمراض التي تصيب النخيل كحشرة الدوباس وحشرة الحميرة ومرض خياس الطلع... وغيرها.
- شغلت محافظة واسط المرتبة السابعة بعدد النخيل وبنسبة (٤, ٥)٪ من مجموع النخيل في العراق عام ٢٠٠٧، وقد احتل قضاء الصويرة المرتبة الأولى بعدد النخيل في المحافظة وأتى قضاء الكوت بالمرتبة الأخيرة لعام ٢٠١٠.
- ه. يبلغ متوسط إنتاج النخلة بالمحافظة (٩٩,٧) كغم عام ١٩٩٧، وقد احتل قضاء الصويرة المرتبة الاولى في انتاج التمور بالمحافظة وبنسبة (٤٧)٪ وأتى قضاء بدرة بالمرتبة الأخيرة (٢,٧)٪ عام ٢٠٠١.
- لغت مساحات بساتين النخيل بالمحافظة (٤٢١) دونم، حيث أتى قضاء الصويرة بالمرتبة الاولى في مساحات النخيل بنسبة (٤٢)٪ في حين أتى قضاء الحى بالمرتبة الأخيرة بنسبة (٩, ٢)٪ لعام ٢٠١٠.
- ٧. هنالك تباين زماني في أعداد النخيل ومساحاته وإنتاجه منذ عام ١٩٩٧ وحتى
   عام ٢٠١٠، فضلاً عن ذلك هنالك عدة أصناف من التمور في المحافظة
   كالزهدي والساير والخضراوي... وغيرها.

### التوصيات

 التوسع في زراعة بساتين النخيل بمحافظة واسط بالتعاون مع مديرية الزراعة ومحطة نخيل واسط.



- ٢. زيادة الدعم الحكومي في توفير المبيدات الحشرية والأسمدة اللازمة للمحافظة
   على أعداد وأنواع النخيل الموجودة في المحافظة.
- ٣. إلزام أصحاب بساتين النخيل بعدم تربية الأسماك في البساتين نظراً لما لأحواض الأسماك من آثار خطيرة على التربة والنخيل.
- ذيادة التوعية باهمية بساتين النخيل وعدم التجاوز عليها لغرض السكن أو أغراض أخرى.
- ٥. تنشيط الدعم الحكومي فيها يتعلق بإنتاج التمور وتصديرها الى الخارج لرفع أسعارها بشكل تنافسي مع المحاصيل الأخرى بها يدعم توسع زراعة بساتين النخيل.
- تفعيل دور القطاع الخاص برفد المزارعين بالفسائل ذات النوعيات الجيدة
   وبأسعار مدعومة من الدولة.

١. على احمد هارون، جغرافية الزراعة، ط٣، دار الفكر العربي، ٢٠٠٨، ص٢٥٢.

٢. محمد جبر الحمداني، النخلة والبيئة (نفط العراق الدائم)، مجلة ميز وبوتاميا، مركز دراسات الأمة العراقية، جنيف، العدد ١٢١٠ - ٢٠٠٧، ص ١٢٠ - ١٢١.

٣. راجع سورة مريم الآية (٢٥) وسورة ق الآيتان (١١،١٠) وغيرها....

٤. جواد صندل البدران، زراعة النخيل وإنتاج التمور في محافظة البصرة للفترة (١٩٥٠- ١٩٥٠) دراسة في جغرافية الزراعة، رسالة ماجستير (غ.م)، قسم الجغرافية، كلية التربية، جامعة البصرة، ١٩٨٨، ص ٦٦٠.

٥. علي عبد الحسين، النخيل والتمور وآفاتها، مطبعة جامعة البصرة، ١٩٨٥، ص٧٣.

عبدالوهاب الدباغ، النخيل والتمور في العراق (تحليل جغرافي لزراعة النخيل وانتاج التموروصناعتها وتجارتها)، مطبعة شفيق بغداد،١٩٦٩، ص٥٠.

۷. من حيث نمو النخلة فيستمر على مدار السنة اذا كان معدل درجة الحرارة أكثر من (۹)م في أشهر الشتاء، بينها يصل مقدار الحد الادنى (صفر)م، فيها يصل الحد الحراري الاعلى للنمو (٤٠)م، أما درجة الحرارة المثلى للنمو فتتراوح بين (١٤- ١٥)م، ينظر في ذلك: علي



- عبد الحسين، النخيل والتمور وآفاتها، مصدرسابق، ص٧٢. وعباس فاضل السعدي، التوزيع الجغرافي لزراعة الخضروات في العراق، مجلة دراسات الخليج العربي والجزيرة العربية، العدد٤٥، الكويت، مطبعة الوطن الكويتية، ١٩٨٨، ص١٥٨.
  - ٨. جواد صندل البدران، مصدر سابق، ص٧٧.
  - ٩. الهيئة العامة للأنواء الجوية العراقية، قسم المناخ، (بيانات غير منشورة).
    - ١٠. جواد صندل البدران، مصدر سابق، ص٧٧.
- ١١. محمد سلمان الجبوري، منعطفات نهر دجلة بين الصويرة والعزيزية، أطروحة دكتوراة (غ،م)، قسم الجغرافية، كلية الآداب، جامعة بغداد،١٩٨٥، ص ٢٤.
- P.Buringh. Soils and Soil Conditions in Iraq. Ministry of Agriculture. Directorate . \ Y .General of Agricultural Research and Projects. Baghdad. Iraq. 1960.p.148
- ١٣. اياد عبدعلي سلمان الشمري، جيو مورفولوجية الجزر النهرية في نهر دجلة بين الدبوني وسدة الكوت، رسالة ماجستير (غ،م)، قسم الجغرافية، كلية التربية (ابن رشد)، جامعة بغداد، ۲۰۰۸، ص ۲۳.
  - ١٤. المصدر نفسه، ص١٤.
- ١٥. على عبد الحسين، افات النخيل والتمور وطرق مكافحتها في العراق، مطبعة الادارة المحلية، جامعة بغداد، كلية الزراعة، ١٩٦٣، ص٣٩.
- ١٦. حسام حسن على غالب، النخيل العملي، وزارة التعليم العالي، جامعة البصرة، كلية الزراعة، ١٩٨٠، ص ١٩٨٠
- ١٧. جبار حسن النعيمي، عبد الامير عباس جعفر، فسلجة وتشريح ومرفولوجية نخلة التمر، كلية الزراعة، جامعة البصرة، ١٩٨٠، ص٧٣.
  - ۱۸. حسام حسن على غالب، مصدر سابق، ۱۹۸۰، ۲۱۱.
- ١٩. عبد الرزاق محمد البطيحي، انهاط الزراعة في العراق، اطروحة دكتوراه (غ،م)، قسم الجغرافية، كلية الاداب، جامعة بغداد، ١٩٧٥، ص٢٨.
- ٠٠. حسين عذاب الهربود، محافظة واسط دراسة في اشكال سطح الارض، رسالة ماجستير (غ،م)، قسم الجغرافية، كلية التربية، الجامعة المستنصرية، ٢٠٠٠، ص٥٠-٥٧.
- ٢١. نحلف شلال مرعى، ابراهيم محمد حسون القصاب، جغرافية الزراعة، دار الكتب للطباعة والنشر، الموصل، ١٩٩٦، ص٥٥.
- ٢٢. زامل ليلي تمن كريم، جغرافية النخيل في العراق، رسالة ماجستير (غ،م)، قسم الجغرافية، كلية التربية، الجامعة المستنصرية، ٢٠١٠، ص٤٩.





- ٢٣. وصلت مبالغ قروض المصرف الزراعي التعاوني لمختلف الاغراض الزراعية عام ١٩٩٧ الى ١٤١٤ مليون دينار، وازدادت الى ٢٠٠٣ مليون دينار عام ٢٠٠٤، المصدر المجموعة الإحصائية السنوية ٢٠٠٦ ٢٠٠٧، ص ٩٥.
- ٢٤. عبد الله سالم المالكي، جغرافية العراق، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي- جامعة البصرة، ط٢، ٢٠١٠، ص١٩١.
- ٢٥. وزارة التخطيط، الجهاز المركزي للإحصاء وتكنلوجيا المعلومات، تقديرات سكان العراق لعام ٢٠٠٧، جدول رقم ٢-، ص ٩.
  - ٢٦. محمد جبر الحمداني، مصدر سابق، ص١٢٢.
- http://www.alsabaah.com/paper.php?source=akbar :نقلاً عن الموقع الالكتروني. ٢٧ &mlf=interpage&sid=4443
  - ٢٨. الدراسة الميدانية لبعض بساتين المحافظة بتاريخ ٤/ ٥/ ٢٠١١.
- ۲۹. مقابلة على قناة العراقية برنامج (من بغداد) مع الوكيل الفني لوزارة الزراعة د. مهدي ضمد القيسي بتاريخ ۳/ ۲۰۱۲.
- ٣. مقابلة شخصية مع فيصل غركان غالب، رئيس المرشدين الزراعيين ومسؤول شعبة البستنة، مديرية الزراعة في واسط، ١٠/ ٤/ ٢٠١٢.
  - ٣١. مديرية الزراعة في محافظة واسط، احصاءات النخيل، (بيانات غير منشورة).
    - ٣٢. عبد الوهاب الدباغ، مصدر سابق، ص٧٨.
    - ٣٣. عبد الوهاب الدباغ، مصدر نفسه، ص١٠٤.
- ٣٤. صلاح حميد الجنابي، سعدي علي غالب، جغرافية العراق الإقليمية، جامعة الموصل، ١٩٩٢، صلاح حميد الجنابي، سعدي على غالب، جغرافية العراق الإقليمية،
- ٣٥. المنظمة العربية للتنمية الزراعية، التقرير السنوي للتنمية الزراعية في الوطن العربي، ٢٠٠٧، جدول ٧٢.
- ٣٦. وزارة التخطيط، الجهاز المركزي للإحصاء وتكنلوجيا المعلومات، مديرية إحصاءات البيئة، تقرير الإحصاءات البيئية لسنة ٢٠٠٥، ص٢٦.
- ٣٧. وزارة التخطيط، دائرة التخطيط الزراعي، خطة تنمية القطاع الزراعي، اللجنة الفنية لخطة التنمية الوطنية ١٠١٠ ٢٠١٤ القطاع الزراعي، ص١٧
- ٣٨. وزارة التخطيط، الجهاز المركزي للإحصاء وتكنلوجيا المعلومات، المجموعة الإحصائية لعام ٢٠٠٧، ص٢٠، جدول (٣/ ١٤).
  - ٣٩. وزارة التخطيط، الجهاز المركزي للإحصاء، الإحصائية السنوية لعام ١٩٩٧، ص١٢٧.



- ٤. وزارة التخطيط، الجهاز المركزي للإحصاء وتكنلوجيا المعلومات،مديرية الإحصاء الزراعي، تقرير إنتاج التمور لسنة ٢٠٠١، ٢٠٠٦، ٧٠٠٠. والاحصائية السنوية لعام ١٩٩٧، ص ١٢٩-١٣٣٠. والمجموعة الاحصائية لعام ٢٠٠٥-٢٠٠٦، ص ٨٩٨.
- 13. وزارة التخطيط، الجهاز المركزي للاحصاء وتكنلو جيا المعلومات،مديرية الاحصاء الزراعي، تقرير انتاج التمور لسنة ٢٠٠٦، ص٣.
  - ٤٢. وزارة التخطيط، الجهاز المركزي للاحصاء، الاحصائية السنوية لعام ١٩٩٧، ص١٣٢.
- 28. وزارة التخطيط، الجهاز المركزي للاحصاء وتكنلوجيا المعلومات، مديرية احصاءات البيئة، تقرير الاحصاءات البيئية لسنة ٢٠٠٥، ص٢٧-٢٨، والمجموعة الاحصائية السنوية لعام ١٩٩٧، ص١٩٢٠.
- ٤٤. وزارة التخطيط، دائرة التخطيط الزراعي، خطة تنمية القطاع الزراعي، مصدر سابق،
   ص٢٢.

<del>wallifan</del>

# النُّهُوصُ بالمؤسَّسَّاتِ البَحْثيَّةِ

دِرَاسَة أنثروبُولوُجيَّة في مكينة بغداد

Augment of Reserarch States
Anthropolgical Study in the
Baghdad Province

م.م. حيكرعلي حَسَن م.م. هُدئ كربي مُطلك

الجامعة المستنصرية . كلية الآداب قسم الانثروبولوجيا التطبيقية

Asst. Lecturer Heidar Ali Hussein Asst. Lecturer Huda K. Mutlaq

Department of Applied anthropology College of Art AL-Mustansiriya University

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي Turnitin - passed research





### ملخص البحث

تهدف هذه الدراسة إلى النهوض بالمؤسسات البحثية في العراق وكذلك تعرّف واقع المراكز البحثية إذ تُعد من أهم المرتكزات الأساسية، لإنتاج التنمية البشرية، وتناولت الدراسة إلقاء الضوء على واقع المؤسسات البحثية في العراق وتحديد أهم المؤشرات المرتبطة بها، إذ تتجه أهمية الدراسة في تطوير البحث العلمي ودعمه وتُسهم في تنمية مهارات الباحثين، مما يدفع بعجلة التنمية وتطوير الخطط المستقبلية للبلد، ويتجه هدف الدراسة إلى رؤية مستقبلية تسعى للوصول إلى إيجاد مراكز بحثية علمية رصينة وتأكيد ثقافة التواصل المعرفي مما ينعكس بصورة إيجابية على ثقافة المجتمع، وكذلك تقديم الخبرة الكافية والاستشارة لمؤسسات الدولة ومؤسسات القطاع الخاص.



#### **ABSTRACT**

This study aims at the advancement of research institutions in Iraq as well as recognizing the reality of the research centers as one of the most fundamental pillars for the production of human development. The study also sheds light on the reality of research institutions in Iraq and determines the most important associated indicators, as it tends to be important in studying the development and supporting the scientific research that contributes development to the skills of researchers. As it is to augment the wheel of development and the plans for the future of the country. It is the goal of the study to envisage a future vision seeking access to find research centers as scientific and authenticated and certify the rapport of communication doing all good to the culture of the community, as well as providing sufficient expertise and advice to institutions state and private sector institutions.



#### ... المقدمة ...

تعد المؤسسات البحثية من أهم المرتكزات المهمة لتنمية المعارف والعلوم التي تساعد في بناء المجتمع وتقدمه، كذلك تسعى إلى تطوير البنية التحتية لكونها مؤسسات فاعلة ومؤثرة في تحقيق نهضة وتطور البلد لما تمتلكه من طاقات وخبرات علمية، وتسعى المؤسسات البحثية إلى الإسهام في خلق روح المواطنة، نتيجة ما تحققه من تنمية فكرية تضمن الانفتاح الثقافي والفكري، وتعزز قابلية تقبل الرأي الآخر، الذي يساعد في تعزيز اللحمة الوطنية. وانتظمت الدراسة في محورين: المحور الأول الدراسة النظرية التي اشتملت على ثلاثة مباحث تبدأ من الإطار العام للدراسة، والمبحث الثاني هو أسباب تدني مستوى المؤسسات البحثية، والمبحث الثاني فهو الدراسة الميدانية وقد اشتملت على مبحثين الأول:هو واقع المؤسسات البحثية. والبحث العلمي، أما المحور البحثية والثاني: هو سبل النهوض بالمؤسسات البحثية.



المحور الأول

... الدراسة النظرية ...

المبحث الأول

... الإطار العام للبحث ...

# أولاً: موضوع الدراسة

تُعدُّ المؤسسات البحثية من المعايير المهمة والرئيسة لقياس تطور الدول، ومعرفة درجة تقدمها ورفاهيتها، في وقت لم تعد المقاييس التقليدية كافية لقياس التطور، وتقدم خطط التنمية السليمة، لتفادي الأخطاء، وتوفير الأموال، وتقليل الخسائر، وتقصير الزمن، وتحسين النوعية من طريق الأبحاث التي تقدمها تلك المؤسسات، والإسهام في خلق روح المواطنة، نتيجة ما تحققه من تنمية فكرية تضمن الانفتاح الثقافي والفكري، وتعزز قابلية تقبل الرأي الآخر، مما يساعد في تعزيز اللحمة الوطنية وتنميتها، إن البحث العلمي هو الدراسة العلمية الموضوعية المستوعبة لإحدى المجالات الطبيعية أو الإنسانية أو دراسة تجريبية تطبيقية أو دراسة نظرية ميدانية وهو المهمة الرئيسية الثانية للجامعات وبها يعد الباحثون والمتخصصون الماهرون ويدربون على عمليات البحث العلمي وأساليبه في كافة مجالات الحياة الإنسانية والطبيعية، أو دراسة الظواهر المختلفة وتحليلها وتقويمها ومعالجتها الإنسانية والطبيعية، أو دراسة الظواهر المختلفة وتحليلها وتقويمها ومعالجتها

وتقديم المعرفة والخبرة، واقعية وتفصيلية ومستمرة عن المشكلات التي منشأئها تحسين مستويات الحياة وحل مشكلاتها اليومية (١).

## ثانياً: أهمية البحث

تظهر أهمية المراكز البحثية في تطوير ودعم البحث العلمي والذي يعد ركيزة أساسية مهمة في تطوير المؤسسات التعليمية المختلفة، فضلاً عن ذلك فإن دعم البحوث العلمية يسهم في تنمية مهارات الباحثين، وإثراء معارفهم، ومن ثم فإن وجود مراكز بحثية تعمل على دعم وتبني مشاريعهم البحثية يخلق باحثًا جيدًا، مما يدفع بعجلة التنمية ويطور الخطط التنموية والإستراتيجية للدولة، وهو يخلق جيلا مثقفا واعيا بأهمية البحث العلمي لدفع عجلة التنمية المستدامة للدولة (٢).

## ثالثاً:هدف البحث

يهدف البحث إلى رؤية مستقبلية تسعى للوصول إلى إيجاد مراكز بحث علمية رصينة. والتأكيد على دور مراكز البحث العلمي في تفعيل ثقافة التواصل مماينعكس بصورته الإيجابية على ثقافة المجتمع والتي تمثلت في أن الدراسة خطت خطوات حثيثة للحاق بركب الدول المتقدمة من طريق دعم البحوث العلمية والمراكز البحثية، وتتبنى سياسة بحثية واضحة المعالم من خلال تفعيل دور المؤسسات البحثية، وبنشر الوعي الثقافي بين الباحثين، وبث روح التعاون فيها بينهم من الربط بين هؤلاء الباحثين ومنظومات ثقافية محلية وعالمية تُعنى بالبحث العلمي (٣).

- ١. إثراء عمليات البحث العلمي في المجالات الأكاديمية والمعرفية
- ٢. تطوير الحياة المعرفية، من طريق أنشطتها المختلفة، فتقدم الحياة الثقافية

رَبُعْ الأول ١٤٣٧ه . كانؤن الأول ٢٠١٥م -

**3. 771** 



والعلمية، غالبا ما يكون من ورائه مؤسسات ومعاهد ومراكز للبحوث والدراسات في مختلف الحقول والاختصاصات، حيث تقوم هذه المراكز بمد الساحة بالمعلومة الموثوقة، والتحليل العلمي الرصين.

- ٣. تعزيز الدور المهم في خدمة جهود التنمية الوطنية ومسيرة التعليم العالي في العراق.
- ٤. تطوير البنية التحتية لمراكز ووحدات البحث العلمي وتأمين كل ما يحتاجه الباحثون من متطلبات لتعزيز إمكاناتهم العلمية والمعرفية وإنجاز أبحاثهم بغية الاستفادة منها في بناء البلد.
- ه. تقديم الخبرة الكافية والاستشارة لمؤسسات الدولة ومؤسسات القطاع الخاص.
- ٦. استقطاب أصحاب الخبرة و تطوير الحياة المعرفية والفكرية والعلمية في الوسط العام.
- ٧. نشر الوعى الثقافي بين أفراد المجتمع بأهم القضايا الدولية التي تواجه المجتمع.

## رابعاً: مفاهيم البحث

- البحث لغةً: البَحْثُ: طَلَبُكَ الشيء في التُّراب...و البَحْثُ أن تَسْأل عن شيء،وتَسْتَخْبر(٤).
- البحث اصطلاحاً: هو نشاط علمي منظم يسعى إلى الكشف عن الحقائق ومعرفة الارتباط بينها، واستخلاص المبادىء العامة والقوانين التفسيرية (٥).
- ٣. المؤسسات البحثية اصطلاحاً: هي الجهة التي تأخذ على عاتقها إنتاج المعرفة البحثية أو إدارتها، وتتخصص في مجالات أو قضايا معينة، علمية كانت أو

فكرية، وبها يخدم صنع السياسات العامة أو تطويرها أو تحسينها أو ترشيد القرارات، أو بناء الرؤى المستقبلية للمجتمع والدولة (٢). ويمكن ان تعرف ايضاً بأنها مؤسسات تقوم بالدراسات والبحوث الموجهة لصانعي القرار، والتي تتضمن توجيهات أو توصيات معينة حول القضايا المحلية و الدولية، بهدف تمكين صانعي القرار والمواطنين من صياغة سياسات حول قضايا السياسة العامة.

- 3. المؤسسات البحثية: هي تجمع وتنظيم لنخبة متميزة ومتخصصة من الباحثين تعكف على دراسة معمقة ومستفيضة لتقدم استشارات أو سيناريوهات مستقبلية يمكن أن تساعد أصحاب القرارات في تعديل أو رسم سياستهم بناء على هذه المقترحات في مجالات مختلفة، وهذا الفهم لمراكز الأبحاث غير موجود في القوانين والضوابط في قانون المنظهات غير الحكومية رقم ١٢ لسنة ٢٠٠٠، وقانون الجمعيات العلمية رقم ٥٥ لسنة ١٩٨١ المعدل بالنسبة للمؤسسات غير الحكومية، والنظام رقم (١) لسنة ١٩٨٥ والتعليهات الملحقة به رقم ١٤٨ لسنة ٢٠٠٠ ورقم ٢٠٠٨ لسنة ٢٠٠٠ ورقم ٢٠٠٨ لسنة ٢٠٠٠.
- •. عرف قانون المنظهات غير الحكومية المنظمة غير الحكومية بالقول: «هي مجموعة من الأشخاص الطبيعية أو المعنوية سجلت واكتسبت الشخصية المعنوية وفقا لإحكام هذا القانون، تسعى لأغراض غير ربحية»، وتأسيس مركز بحثي وفقا لهذا القانون لا يعطيه خصوصية تميزه من بقية المنظهات غير الحكومية المؤسسة لأغراض خبرية أو ثقافية أو اجتهاعية أو مهنية.
- 7. قانون الجمعيات العلمية، في عرف الجمعية العلمية بأنها: «كل جمعية مؤسسة وفقاً لأحكامه تمارس نشاطاً علمياً في مجال اختصاصها كإعداد البحوث

هر الم

والدراسات وتنظيم الندوات واللقاءات والمؤتمرات العلمية أو المساهمة فيها، وجمع المعلومات وتوثيقها، وتبادل الخبرات والتجارب وإصدار المطبوعات، وجمع المعلومات عن ذوي الاختصاص داخل القطر وخارجه وتبويبها، وكل ما من شأنه رعاية وتطوير الاختصاص».

وواضح من سياق هذا التعريف أن المؤسسات البحثية المؤسسة وفقا له، تكون مرتبطة باختصاصه االعلمي وفقا لأصول البحث الأكاديمي المعروفة بعيدا عن الارتباط بعملية صنع القرار ورسم السياسة العامة للمسؤولين و صناع القرار. في حين يعرف المركز البحثي في إطار وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، وفقا للتعليهات رقم ١٤٨ لسنة ٢٠٠٢ بالقول: «تشكيل يتولى مهام البحث العلمي، يرتبط برئيس الجامعة، يعمل فيه مجموعة من التدريسيين الباحثين و التدريسيين غير المتفرغين (أما الوحدة البحثية فهي) تشكيل يتولى مهام البحث العلمي يرتبط بعميد الكلية يعمل فيه مجموعة من التدريسيين فير المتفرغين».

وهذا التعريف للمراكز والوحدات البحثية لايرتبط من قريب أو بعيد بالفهم لدور وعمل مراكز الأبحاث الوارد في التعريفات أعلاه، ومايؤكد ذلك هو المهام المسندة لهيئة البحث العلمي وفقا للمادة ٢ من نظام مراكز البحث العلمي في وزارة التعليم العالي والبحث العلمي رقم ١ لسنة ١٩٩٥، أو المهام المسندة للمراكز والوحدات البحثية الواردة في المادة ٤ من النظام نفسه، إذ لاتعدو هذه المهام أن تكون مجرد تفرغ للعمل البحثي الأكاديمي في اختصاصات معينة، دون أن يكون لهذا العمل البحثي انعكاسات واضحة على رسم السياسة العامة للمسؤولين في الكليات والجامعات والوزارة، ناهيك عن رسم السياسة العامة للدولة، وقد انعكس هذا الأمر على النظرة السلبية لمراكز الأبحاث من القيادات الأكاديمية من انعكس هذا الأمر على النظرة السلبية لمراكز الأبحاث من القيادات الأكاديمية من

A STATE OF THE STA

جهة، ونظرة العاملين فيها إلى أنفسهم وعملهم من جانب آخر، كذلك الارتباك الواضح في فهم عمل المركز والوحدة البحثية في نظام رقم واحد عندما ساوى بين مدير المركز ومدير الوحدة فجعل كل واحد منها يتمتع بمخصصات رئيس قسم علمي، في حين يكون تعيين مدير المركز البحثي باقتراح من رئيس الجامعة ومصادقة الوزير، ويكون تعيين مدير الوحدة باقتراح من عميد الكلية ومصادقة رئيس الجامعة. إن وجود مثل هكذا تنظيم قانوني لعمل مراكز الأبحاث في العراق لايساعد صراحة على الارتقاء بها وتطوير عملها بالشكل الذي يحفزها على النهوض بدورها في صنع القرار السياسي في البلد. (٧)

## خامساً:المنهج الاثنوغرافي

يُعدّ المنهج الأثنوغرافي من أهم المناهج استعمالاً في الدراسات الاجتماعية والأنثروبولوجية، اذ يقوم بإعطاء صورة تفصيلية دقيقة لموضوع الدراسة وقد أفادت الدراسة من هذا المنهج كثيراً في وصف ما هي عليه طبيعة البحث (^).

#### أولا: أدوات البحث

اعتمد الباحث في جمع المعلومات عن موضوع البحث على الوسائل والإجراءات الآتية:

1. المقابلة: استخدم الباحث هذه الوسيلة لجمع الكثير من المعلومات التي تخص مجتمع الدراسة، لا سيها المؤسسات البحثية التابعة لوزارة التعليم العالي والبحث العلمي العراقي وذلك بإجراء المقابلات مع العاملين والباحثين في مؤسسات البحث.



## المبحث الثاني

## أسباب تدنى مستوى المؤسسات البحثية

## مرحلة النظام البائد

شكل عام ٢٠٠٣ حداً فاصلاً في التطور الأفقي والعمودي لمراكز الأبحاث والدراسات في العراق، فقبل هذا التاريخ كانت مراكز الأبحاث محدودة العدد، وضعيفة الدور، ومسلوبة الإرادة لصالح النظام الحاكم، وفلسفته السياسية ومقتصرة على المراكز الحكومية، ولم تكن نظرة رجال الحكم إلى مخرجات هذه المراكز نظرة إيجابية بسبب العقلية الفردية والارتجالية لرجال الدولة (٩).

لقد أدت سياسة النظام البعثي، بالتعليم العالي، شأنه شأن كل المؤسسات والنشاطات الاجتهاعية والثقافية، إلى تدهور تدريجي، وفقدان الرغبة في مواكبة التطور التعليمي العالمي، والإلتفاف على الحتمية التأريخية لعصر تقنية المعلومات، والثورة الثقافية العالمية في العلوم والتكنلوجيا. وأدت هذه الحال إلى تدني المستوى العلمي للتعليم العالي العراقي، وإلى تسرب الكوادر التدريسية الكفوءة ذات الاختصاصات الحيوية، كالطب والعلوم والهندسة والاقتصاد.

لقد هجر الجامعات جزءٌ من هذه الكوادر، ليعمل بأجور أفضل خارج المؤسسة الجامعية، أو خارج المؤسسات الحكومية، وهرب الجزء الأكبر منه إلى خارج البلاد، ليحصل على فرص عمل أفضل، لذا عانت المؤسسات البحثية من:

- - العقلية البعثية الحاكمة للعراق آنذاك، والتي احتكرت كل قرارات الدولة لشخص رأس النظام البائد، ما أسهم في تقويض حرية الفكر، وطرح الرأي الذي قد لا يتفق مع أهواء ذلك النظام.
  - ٢. سيطرة حزب البعث المنحل على المؤسسات البحثية أسهم في تقييد حرية البحث العلمي، وتغييب الحيادية التي تعد من أهم متطلبات العمل البحثي.
  - ٣. إنشاء المؤسسات البحثية على أسس غير علمية، نتيجة لتغلب فلسفة حزب البعث المنحل على كل مؤسسات الدولة، مما جعلها مراكز غير مؤهلة للعمل البحثي العلمي والمهني، وتكريس نشاطاتها لدعم سياسات النظام البائد.
  - إلى أعلى العقول والكفاءات الوطنية آنذاك عن العمل البحثي، والتوجه إلى أعمال أخرى، هرباً من الاصطدام بمصالح النظام البائد، مما أسهم في هجرة الكثير منهم إلى الخارج طلباً للحرية والأمان.
  - انقطاع الاتصال بالمنظهات الدولية\*، والمؤسسات البحثية والعلهاء في الخارج،
     نتيجة للسياسات الخارجية الخاطئة للنظام البائد، والتي تسببت في توتر
     علاقات العراق مع الدول الاقليمية والدولية.

#### مرحلة ما بعد ٢٠٠٣

- 1. عدم وجود جهة مركزية مسؤولة عن تمويل البحث العلمي وتطويره، إذ نجد أن البحث العلمي مرتبط بهيأة البحث العلمي المنضوية تحت إشراف دائرة البحث والتطوير التابعة لوزارة التعليم العالي والبحث العلمي، ولا توجد ميز انية محددة للتمويل (١٠٠).
- ازدواجية الإشراف على المراكز والوحدات البحثية اذ تشرف عليها هيأة البحث العلمي ودائرة البحث والتطوير في الجامعات الملحقة بها(١١١).



- ٣. ضعف المهارات البحثية لدى أغلب الباحثين في المؤسسات البحثية، فضلاً عن عدم توافر الفرص الملائمة لتدريبهم في المؤسسات العلمية الرصينة (١٢).
- ٤. نقص الإمكانات المادية والتقنية في الأجهزة الإدارية المسؤولة عن العمل البحثي، والتي تعد من العوامل المهمة والمساعدة لتشجيع الباحثين (١٣).
- محدودية قراءة الأبحاث التي تنجزها المؤسسات البحثية، مما قلل فرص الإفادة منها، وتسبب في ضعف اهتمام الباحثين بمستويات أبحاثهم (١٤).
- انعدام النوافذ التي تستطيع المؤسسات البحثية بواسطتها تجسد نتائجها إلى حقائق علمية \*(١٠).
- ٧. محدودية فرص الملاكات البحثية في المشاركة بالمؤتمرات والندوات العلمية وورش العمل خارج العراق(١٦).
- ٨. التساهل في تأسيس المراكز والوحدات البحثية، وضعف متابعة الجهات المشرفة عليها لادائها(١٧٠).
  - ٩. ربط أغلب المراكز البحثية بوزارة التعليم العالي والبحث العلمي.
- ۱۰. الذهنية المجتمعية غير المتعاونة مع الباحث، والتي لا تثق بأسئلته، وتنظر اليها بتوجس، وتعد ما تقدمه من معلومات وحقائق، وتدلي به من تصريحات يشكل نقطة خطر عليها في المستقبل، ويظهر ذلك جليا في مسألة الاستبانات والدراسات المسحية، إذ نجد أن الكثير يمتنعون عن التعاون مع مثل هذه الأمور، وفي أحسن الأحوال ينظرون لها بالسخرية والاستهزاء وعدم الجدوى (۱۸).
- 11. النظرة للمجتمع الخاطئة لطالب العلم، فالغالبية ينظر إلى التعليم على أنه وسيلة للكسب المادي وتحصيل الوظيفة المناسبة ليس إلا، مما خلق جوّاً عاماً لا يشجع على البحث العلمي (١٩).







### المحث الثالث

## تجارب الدول المتقدمة في مجال البحث العلمي

## التجربة الأمريكية

إن التجربة الأمريكية وتجارب الدول المتقدمة المتميزة في مجال إنشاء علاقة تفاعلية عميقة بين هياكل الدولة وصانع القرار من جهة وبين مراكز ومعاهد ومؤسسات البحوث والدراسات ومخازن التفكير من جهة أخرى والنتائج الإيجابية المفيدة لكل الأطراف من جراء هكذا علاقة تدفع الباحث والمتتبع لهذا الموضوع الى محاولة التعمق في دراسته والمساهمة في نشر و تعميق ثقافة ما، هكذا نوع قد تسهم في تحريك مؤسساتنا للوصول بها الى التنمية الحقيقية، لقد لعبت و تلعب وستلعب مؤسسات الفكر و الرأي الـ Tanks Think\* دوراً بارزاً في صياغة السياسة الخارجية للدول المتقدمة بشكل عام و للولايات المتحدة الامريكية بشكل خاص. وقد كان لهذه المراكز دور أساسي في كثير من قضايا السياسة الخارجية الأمريكية في عموم الشؤون الدولية بصفة عامة، وتجاه منطقة الشرق الأوسط على وجه الخصوص.

لقد قامت هذه المؤسسات التي تعد بمثابة مراكز بحثية مستقلة - بصياغة التعاطي الأمريكي مع العالم مدة تقارب مئة عام، و لكن لكون مؤسسات الفكر والرأي تقوم بمعظم وظائفها بمعزل عن أضواء وسائل الاعلام، فهذا يجعلها تحظى باهتهام يقل عن ما تحظى به المؤسسات الأخرى للسياسة الخارجية الأمريكية، مثل



التنافس بين جماعات المصالح والمناورات بين الأحزاب السياسية والتنافس بين فروع الحكومة المختلفة. وعلى الرغم من هذا الابتعاد النسبي عن الأضواء فإن مؤسسات الفكر والرأي تبقى حقيقة تؤثر بشكل ديناميكي تفاعلي على صانعي السياسة الخارجية للولايات المتحدة الأمريكية (٢٠٠).

يزيد عدد المؤسسات البحثية التي تسهم في صناعة القرار الأمريكي عن (١٨٠٠) مؤسسة بحثية، تشكل نحو (٣٠٪) من المؤسسات البحثية في العالم، ويرتبط معظمها بالبيت الأبيض ووزارتي الخارجية والدفاع والجامعات الامريكية، والكثير منها محترف مهنياً واكاديمياً (٢١)، فضلاً عن ما يقرب من (٤٧٠٠) مركز بحثى مرتبط بالشركات والمؤسسات المدنية.

- 1. تعد المؤسسات البحثية إحدى مداخل صناعة القرار الأمريكي، وتسمى بـ (ThinkTanks) وهي تسهم بشكل فاعل ومؤثر في صناعة القرار الأمريكي على الصعد كافة، السياسية والاقتصادية والأمنية والعسكرية والتكنولوجية وغيرها(۲۲).
- يعتمد الكثير من صناع القرار الأمريكيين وكبار مستشاريهم ومساعديهم على الاستشارات التي تقدمها المؤسسات البحثية على شكل دراسات وتقارير ومجلات، إذ يعدونها مصدراً موثوقاً للمعلومات(٢٣).
- تنفق الولايات المتحدة الأمريكية على البحث العلمي قرابة ١٦٠ مليار دولار سنوياً، وأثبت التوظيف الأمريكي لاستشارات المؤسسات البحثية أن كل
   دولار تم استثاره في البحث العلمي في مجالات الصناعة والاقتصاد والتكنولوجيا أعطى مردوداً يقارب (١٤٠) دولاراً (١٢٠).

Je Mary

٤. نُشر في الفترة بين ٢٠٠٢ ولغاية ٢٠٠٧ (٣٠٥) مليون ورقة بحث علمي في جميع أنحاء العالم، كان نصيب الولايات المتحدة الأمريكية (٣٤٪) منها (٢٥٠).

## التجربة اليابانية

تعد اليابان من أكبر الدول التي تستثمر في البحث والتطوير إذ إن المخصصات المالية للبحث والتطوير في المؤسسات والشركات تفوق رأس المال الاستثماري، ومن ثم فإن هذه المؤسسات والشركات اليابانية قد تحولت من أماكن إنتاج إلى أماكن لصناعة الفكر.

- 1. ارتكز البحث العلمي في اليابان بادئ الأمر على تكييف التقانة الأجنبية، ليصير بالإمكان توظيفها لإيجاد سلسلة من الاختراعات المتطورة ذات المزايا الجديدة التي تنسجم وأحوال الاقتصاد الياباني، معتمدة في ذلك على آلية السوق في توجيه أنشطة البحث العلمي والتطوير (٢٦).
- بني البحث الأكاديمي في اليابان على منهج واقعي، إذ إن (٩٩٪) من رسائل الماجستير و أطاريح الدكتوراه مبنية على مشكلات حقيقية تعاني منها المؤسسات الصناعية (٢٧٪).
- ٣. تُعد اليابان من أكبر الدول التي تستثمر في البحث والتطوير، إذ إن المخصصات المالية للبحث والتطوير في المؤسسات والشركات تفوق رأس المال الاستثماري، لذا فإن هذه المؤسسات والشركات اليابانية قد تحولت من أماكن إنتاج إلى أماكن لصناعة الفكر والقرار (٢٨).



- نشرت اليابان عام ١٩٩٥ ما يقرب من ٢٠٠٨ بحثاً في الدوريات والمؤتمرات العالمية المحكمة، فيها نشرت عام ٢٠٠٧ ما يقرب من (٢٨٩٦) وبنسبة تغيير سنوى بلغت (١,٠) (٢٩).
- من الناتج المحلي الإجمالي لليابان البحث العلمي في العام ٢٠٠٧ من الناتج المحلي الإجمالي لليابان (٣،٤٤)، وجاءت بالمرتبة الثالثة عالمياً (٣٠٠).
- تحتل المرتبة الثانية عالمياً من حيث عدد العلماء، أما من حيث عدد العاملين في
   مجال البحث والتطوير فنجد أن عدد الباحثين لكل مليون نسمة (٢١٥٥)(١٣).



## المحور الثاني

... الدراسة الميدانية ...

# المبحث الأول واقع المؤسسات البحثية في العراق

# أولاً: تحديد واقع المؤسسات البحثية في عدة مؤشرات هي

- العلمي (٨٥) مركزاً ووحدة بحثية في مختلف التخصصات، وموزعة على أغلب الجامعات العراقية (٣٢).
- ٢. تتولى هيأة البحث العلمي في وزارة التعليم العالي والبحث العلمي التي تشكلت بموجب القانون رقم (١) لسنة ١٩٩٥ مسؤولية تحديد الإطار العام لسياسة البحث العلمي في المؤسسات البحثية ومتابعة برامجها، إلا أن أغلب قرارات هذه الهيأة توجيهية (٣٣).
- ٣. إرتفعت نسبة تمويل البحث العلمي في وزارة التعليم العالي من (٣٠٠٪)
   قبل عام ٢٠٠٣ إلى ما يزيد عن (٣٠٥٪) عام ٢٠١١ من موازنة الوزارة الاستثارية (٢٠١٠).



- لغ عدد التدريسيين في الجامعات العراقية، وهيأة التعليم التقني، والكليات الأهلية (٣٤٢٦٥) للدراسة الصباحية للعام الدراسي ٢٠١٠-٢٠١١، أما في الدراسة المسائية فقد بلغ (٣٥٧٣٥) في العام نفسه (٣٥٠).
- وصل عدد طلبة الدراسات العليا من الدبلوم العالي والماجستير والدكتوراه
   (۱۷۲۵۲) في العام الدراسي ۲۰۰۹-۲۰۱۰.
- حصصت وزارة التعليم العالي والبحث العلمي (١٨) مليار دينار لأغراض البحث العلمي ودعم المشاريع الريادية البحثية، ومشاريع بحوث الدراسات العليا وتأهيل المراكز والوحدات البحثية في الجامعات والمعاهد في العام
   ١١٠٢(٣٧).
- بلغ مجموع التخصصات المستحدثة للعام الدراسي ٢٠١١-٢٠١١ (٦٩)
   تخصصاً (٣٨).
- ٨. تشكلت مجالس تنسيق بين دائرة البحث والتطوير ودوائر صنع القرار تؤمن عملية التبادل المعرفي بينها، والتي انبثق منها عددمن آليات التعاون بلغت بحدود (١٤) مذكرة، ونتج عنها انجاز أكثر من (٢٤٤٠) عملاً وبحثاً لصالح الجهات المستفيدة (٢٩).
- بنص تعليهات وزارة التعليم العالي والبحث العلمي على ان يُقدّم الباحث في المركز أو الوحدة ما لايقل عن (٣) بحوث، ولا يزيد عن (٤) بحوث سنوياً (٤٠٠).
- ١٠. أُنشئت المكتبة الافتراضية العراقية بكلفة (٣) مليار دينار، والتي تُعد من أبرز
   مظاهر التطور التقني لمؤسسات المكتبات، إذ تُمكّن الجامعات ومراكز الأبحاث

Je May.

من الوصول الى ملايين البحوث والنصوص الكاملة لها والمنشورة في أكثر من (١٠١٣) مجلة علمية وهندسية بارزة وأرشفتها (١٠٠).

11. أُقّر مشروع تأهيل المختبرات في المراكز والوحدات البحثية وتجهيزها بكلفة (١٥) مليار دينار، ومشروع الحملة الوطنية للكشف المبكر عن سرطان الثدي بكلفة إجمالية (٢٨٠) مليون دينار و عززت بمليار دينار عام ٢٠٠٩(٢١).

## ثانياً: مشكلات المؤسسات البحثية العراقية

مما تقدم نستطيع تأشير اتجاه المؤسسة الحكومية إلى النهوض بالعمل البحثي، إلا أنه يمكن تحديد بعض المشكلات التي تعيق تقدّم المؤسسات البحثية، وفقاً للآتي:

- 1. غياب عمق الرؤية الاستراتيجية لدى المؤسسات البحثية، فضلاً عن عدم وجود دراسات تعنى بتوقع المشكلات المستقبلية، وتوصيف المعالجات الموضوعية لها.
- ٢. قلة الأبحاث العلمية ذات المردود الاقتصادي للمجتمع المحلي ومؤسساته، واقتصار مهام الباحثين، سيا أساتذة الجامعات على الإشراف على طلبة الدراسات العليا والمحاضرات الرسمية، والبحث لأغراض الترقية العلمية (٣٠).
- ٣. الابتعاد عن المنهج العلمي للعمل البحثي، إذ نجد بعض الباحثين لا يلتزمون بالحيادية المطلوبة في البحث العلمي، فيتأثرون بمخزونهم الذهني أو الثقافي على حساب النتائج الموضوعية للأبحاث، مما يؤشر ضعف الرقابة العلمية لسير العمل البحثي. (١٤)



- لافتقار إلى الروح الجهاعية في البحث العلمي، نتيجة ارتباط المؤسسات البحثية بالشخص الممول أو الجهة الراعية، فيها يقتضي العمل البحثي الناجح وجود فريق متقارب بالكفاءة، ويتحمل الاستعداد النفسي والعملي والحيادي للتواصل في مشروع جهاعي بعيداً عن الانانية والبحث عن الالقاب(٥٤).
- ٥. المزج بقصد أو بدون قصد بين دور المؤسسات البحثية بوصفها بؤراً للتفكير والتخطيط، وبين دور المنظهات الجهاهيرية، وان كثيراً من هذه المؤسسات أنشئت أو تحوّلت الى منبر تعبوى لتوجهات الجهة التي تنتمي إليها.
- 7. ضعف توجّه مؤسسات الدولة المختلفة إلى العمل القائم على أساس بحثي وتخطيط مستقبلي مدروس، ويظهر لنا ذلك بوضوح عندما نجد الكثير من تلك المؤسسات لا تعنى بالعمل البحثي منهجاً لعملها وتلجأ في الغالب إلى الحلول السريعة والمؤقتة.
- ٧. ضعف رغبة أساتذة الجامعات الذين يتمتعون بالخبرة والكفاءة العلمية للعمل
   في المؤسسات البحثية، نتيجة دورها المتواضع في البناء الاستراتيجي، والذي
   أثر سلباً في الارتقاء بمستوى تلك المؤسسات\*.
- ٨. عدم انسجام الأبحاث التي تنتجها المؤسسات البحثية مع المشكلات الحقيقية التي يعاني منها العراق في مجالات التنمية الشاملة لجميع ميادين النهوض بالدولة.



## المبحث الثاني

## سبل النهوض بالمؤسسات البحثية

نرى اليوم أن مراكز البحوث والدراسات مها حاجة لإعادة النظر من حيث ارتباطها الإداري والتنظيمي ودورها في التنمية وتحليل السياسات وبمستوى مساهمتها في معالجة وخدمة قضايا المجتمع ومواكبة التغيرات المتلاحقة التي يعيشها العالم في مجالات اختصاصها، وأن تعمل على استقطاب أفضل العقول البشرية لمواجهة متطلبات التطوير وتحديات العصر الذي نعيشه، بحاجة أيضاً لتبني آليات عمل أكثر مرونة وتفاعلا مع مشاكلنا وقضايانا. وفي ضوء هذه المعطيات فإننا بحاجة إلى وضع إستراتيجية يكون فيها لمراكز الأبحاث الدور الفاعل في تحديد المشاكل والمواضيع التي تحتاج لاتخاذ القرارات. وأن يتم إعادة دورها الذي أنشئت من أجله، كأداة فعالة لإنتاج المشاريع الإستراتيجية وخلايا تفكير عميقة تعمل لإنضاج المشاريع العلمية وبلورة الإشكالات القائمة ودراساتها وفق تكامل منهجي علمي انسجامي، لهذا السبب تعتبر مراكز الأبحاث ضرورة من ضرورات الحياة المجتمعية وعليه؛ يجب الإسراع بتوفير بيئة حاضنة (لا طاردة) لمراكز الأبحاث، وأن يقدم لها الدعم اللازم لبناء خطط التنمية المستقبلية، ولا بد من إيلاء مراكز الأبحاث السياسية والاستراتيجية وتلك التي تعني بتحليل الشؤون الدولية، أهمية، لما لها من دور أساسي وريادي في توفير المعلومات والدراسات والمخططات الأولية والبحوث العلمية، لفهم تفاصيل بقية الجوانب الحياتية الاقتصادية والتنموية،



وذلك من منطلق أن العامل السياسي هو المحرك الأساسي لبقية الأنشطة الحياتية وخصوصا في وقتنا الراهن. والعمل على توفير البيئة المناسبة والديمقراطية للقائمين على العمل البحثي في تلك المراكز، وتفعيل دورها الريادي لصناعة القرار السياسي الصائب والسليم، وإعطائها الاستقلالية المالية والإدارية عن الحكومات وذلك حتى لا تقع في إشكالية «التمويل الأجنبي» وحتى تكون وجهات نظرها حرة مستقلة وحيادية (٢٤). ومن أهم التوصيات التي يمكن أن نسوقها في هذا المجال:

- 1. ربط عمل المؤسسات الحكومية بالنشاط البحثي، لجعل عمل تلك المؤسسات مبنياً على أسس علمية رصينة، باستحداث مؤسسة بحثية حكومية عليا مرتبطة بمجلس الوزراء، لأجل تنسيق العمل بين المؤسسات البحثية من جهة ومؤسسات الدولة ووزاراتها من جهة أخرى.
- ٢. تكثيف التعاون بين المؤسسات البحثية ووزارات الدولة كافة، لتمكين المؤسسات البحثية من الاطلاع على المشكلات الحقيقية التي تتعامل معها وزارات الدولة، باقامة لقاءات شهرية في مقرات الوزارات، لرفد الوزارات بالأبحاث العلمية الرصينة والميدانية لمعالجة لمشكلاتهم.
- ٣. جعل المؤسسات البحثية جهات استشارية للدولة، لتحفيزها على الارتقاء بمستوى عملها البحثي، وذلك بإشراكها في صنع القرارات الإستراتيجية، لأجل الإفادة من دورها العلمي والتخصصي في صناعة تلك القرارات.
- ٤. استحداث منظومة مالية متوازنة ومستقرة، لضمان مهنية المؤسسات البحثية وحياديتها، بتخصيص ميزانية مستقلة لها إلى جانب التمويل الذاتي، لأجل الوصول إلى المعيار العالمي لتمويل العمل البحثي المنتج.

- CAR.
  - ٥. تأهيل قيادات علمية فاعلة، لتسيير المؤسسات البحثية وإدارتها، بانتقاء أشخاص أكفاء قادرين على إحداث تحولات نوعية في عمل هذه المؤسسات، من أجل جعلها قادرة على تشخيص المشكلات وإيجاد المعالجات المبنية على رؤية موضوعية.
  - 7. استثهار الطاقات العلمية والفكرية التي ابتعدت عن العمل الوظيفي، لرفد المؤسسات البحثية بالكفاءات العلمية المتمكنة من البحث العلمي، بتقديم المغريات المادية والوظيفية في التعاقد مع أساتذة الجامعات والاكاديمين والخبراء الذين ابتعدوا عن العمل الوظيفي، بهدف الإفادة من رؤاهم وطروحاتهم المستقبلية مما يعزز عمل تلك المؤسسات.
  - ٧. خلق أجواء علمية ايجابية، لتنمية القابليات الابتكارية للأكاديميين، وذلك بتزويد المؤسسات البحثية بأحدث الأجهزة والمعدات والكتب والأبحاث، لتمكن الباحثين من إجراء أبحاثهم وفق المعايير المقبولة عالمياً.
  - ٨. تشجيع البحث العلمي المشترك، لتفعيل دور القطاع الخاص وإشراكه في تشخيص المشكلات، وذلك بإقامة المشاريع البحثية المشتركة بين القطاعين الحكومي والأهلي، بهدف رفد المؤسسات البحثية الحكومية بالخبرات التي يمكن أن يقدمها القطاع الخاص.
  - وضع منظومة تقييم لعمل المؤسسات البحثية، لحثها على تقديم الأفضل
     في مجال البحث العلمي، من خلال الاستناد الى المعايير الدولية في عمليات
     التقييم، لأجل الارتقاء بها الى مستوى المؤسسات البحثية العالمية.
  - ١. توفير مصادر البحث العلمي وامكاناته من بنيَّ تحتية وتجهيزات ومواد بشرية على أساس المفاضلة بين المؤسسات البحثية، من أجل خلق جو من التنافس



العلمي بينها وذلك إجراء تقييم لنتاج تلك المؤسسات على أساس أصالة الأبحاث ورصانتها والفائدة التطبيقية منها، بهدف حثها على إنتاج الأفضل والأكثر تشخيصاً للمشكلات وإيجاد المعالجات الواقعية لها.

- 11. استحداث مؤسسات بحثية متميزة، لتكون أنوذجاً للعمل البحثي المتكامل، من خلال اختيار الباحثين الأكفاء وتوفير كافة التسهيلات اللازمة للبحث العلمي فيها، لأجل تعميم التجربة على بقية المؤسسات البحثية في حال نجاحها.
- 11. تسويق الأبحاث التي تتسم بالأصالة والرصانة العلمية، لتشجيع الباحثين على بذل المزيد من العطاء، من خلال وضع معايير محددة لتسويق تلك الأبحاث في مجلات محكّمة، بهدف التمهيد لاعتهاد تلك المعايير في العمل البحثي لاحقاً.
- 17. توسيع المكتبة الافتراضية التي أنشأتها وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، لجعلها تشمل كافة التخصصات، وذلك بالتعاقد مع أكبر عدد من الجامعات العالمية ومراكز الأبحاث الدولية، من أجل تزويد الباحثين بآخر الاصدارات العالمية وفي التخصصات كافة.

<sup>\*.</sup> مثل مؤشرات الدخل.

عمد محمد حرب، الإدارة الجامعية، ط١، دار اليازوري العلمية للنشر والتوزيع،عمان،
 ١٠ محمد محمد حرب، الإدارة الجامعية، ط١، دار اليازوري العلمية للنشر والتوزيع،عمان،

خالصة عبد الله محمد، مراكز البحث العلمي ودورها في تفعيل التواصل العلمي: سلطنة عهان أنموذجًا، جامعة السلطان قابوس – سلطنة عهان، دراسة مقدمة لمؤتمر فيلادلفيا الدولي الرابع عشر (ثقافة التواصل)٣-٥ نوفمبر ٢٠٠٩ م، ص٥.

٣. المصدر نفسه، ص٢

٤. ابن منظور، لسان العرب، مادة بحث.

- ٥. محمد عبد الحميد، البحث العلمي في الدراسات الإعلامية، عالم الكتب بيروت، ٢٠٠٠، ص٨.
- ٦. د.سامي الخزندار، و د. طارق الأسعد، دور مراكز الفكر والدراسات في البحث العلمي وصنع السياسات العامة، مجلة دفاتر السياسة والقانون، (عمان: الجامعة الهاشمية)، العدد ٦٠١٢،٢٠٠٠.
- ٧. د. خالد عليوي العرداوي، تفعيل دور مراكز الأبحاث في صنع القرار السياسي العراقي،
   بحث منشور، ص٣.
- ٨. د.بسمة خليل نامق،مؤسسات مخازن التفكير Think Tanks ودورها في صياغة السياسة الخارجية للدولة الحديثة النموذج الأمريكي، مجلة القادسية للقانون والعلوم السياسية،العدد الثاني، المجلد الثاني، المجلد الثاني، ١٢١-١٢٦.
- ٩. د. محمد الربيعي، راهن ومستقبل البحث العلمي والدراسات العليا في العراق، صحيفة المدى، العدد ٥٢٤، في ٣٠/ ١٠٠٥.
  - \*. مثل منظمة اليونسكو.
- ۱۰. د. محمد الربيعي، راهن ومستقبل البحث العلمي والدراسات العليا في العراق، صحيفة المدى، العدد ۲۰۰۵، في ۳۰/ ۲۰۰۵.
- 11. أ.د.سامي مهدي العزاوي، إشكاليات البحث العلمي في الجامعات العراقية في ضوء تطبيق معايير الجودة، ورقة مقدمة إلى مؤتمر جودة التعليم العالي/ كلية التربية/ جامعة البصرة، المنعقد في ٣-١٤/١/ ٢٠١٠.
  - ١٢. المصدر نفسه.
  - ١٣. المصدر نفسه.
- ١٤. أ.د. سعد على زاير، رؤية تربوية مستقبلية في التعليم العراقي، مؤسسة مصر، مرتضى للكتاب العراقي، ص ٢١١.
  - ١٥. وليد خالد احمد، واقع مؤسسات البحث العلمي واشكالياتها الوظيفية، ص١٣.
    - ١٦. المصدر نفسه، ص١٦.
- ١٧. أ.د.سامي مهدي العزاوي، إشكاليات البحث العلمي في الجامعات العراقية،مصدر سابق.
  - ۱۸. نعمة العبادي، مصدر سابق، ص٧.
  - ١٩. وليد خالد احمد، مصدر سابق، ص٤.
    - ٠٢. المصدر نفسه، ص٤.
- ۲۱. محسن محمد صالح حول، مدير مركز الزيتونة للدراسات والاستشارات، دور المعاهد والمراكز الإستراتيجية الأمريكية وتأثيرها، في مقابلة معه نُشرت بتاريخ ٣/٣/ ٢٠١٢،



ومعهد الإمام الشيرازي، للدراسات، ومراكز الأبحاث وضع السياسة الأمريكية في القرن الحادي والعشرين.

- ۲۲. المصدر نفسه.
- ٢٣. المصدر نفسه.
- ٢٤. د. غازي الخضري، دور البحث والتطوير في مجال الملكية الفكرية: تجربة الأردن، بحث طُرح في ندوة الويبو الوطنية حول المالكية الفكرية لفائدة أعضاء غرفة التجارة والصناعة، الأردن، عمان،۷۰۰۲.
- ٢٥. أ.د.عهاد احمد البرغوثي ود.محمود أحمد أبو سمرة، مشكلات البحث العلمي في العالم العربي، مجلة الجامعة الإسلامية (سلسلة الدراسات الإنسانية) المجلد الخامس عشر، العدد الثاني،٧٠٠٧، جامعة القدس، فلسطين، ص ١٣٣٣.
  - ٢٦. حسن حلمي خاروف، مصدر سابق.
  - ٧٧. أ.د.عماد احمد البرغوثي ود.محمود أحمد أبو سمرة،مصدر سابق، ص١٣٣٣.
    - ۲۸. غازی الخضری، مصدر سابق، ص ٤٢٨.
      - ٢٩. المصدر نفسه.
- ٣٠. أسامة المصري وآخرون، البحث والتطوير ودوره في تنمية قطاع التعدين والصناعات المرتبطة به في الوطن العربي،بحث القي في المؤتمر العربي الحادي عشر للثروة المعدنية، طرابلس، ليبيا،١٠١٠، ص ٤٢٦.
  - ٣١. المصدر نفسه، ص٢٦٦.
- ٣٢. وزارة التعليم العالى والبحث العلمي العراقية، دائرة البحث والتطوير، سياسات البحث العلمي في العراق، ٢٠١١.
  - ٣٣. المصدر نفسه.
  - ٣٤. المصدر نفسه.
- ٣٥. الجهاز المركزي للإحصاء، المجموعة الإحصائية السنوية ١٠١٠-٢٠١١، الباب التاسع، إحصاءات التربية والتعليم.
  - ٣٦. المصدر نفسه.
- ٣٧. وفقاً لتصريحات السيد وزير التعليم العالى والبحث العلمي في ورشة العمل التي نظمتها دائرة البحث والتطوير، نُشر الخبر بتاريخ ٢ / ٩ / ٢٠١١، موسوعة هذا اليوم.
  - ٣٨. وزارة التعليم العالى والبحث العلمي العراقية، دائرة البحث والتطوير، مصدر سابق.
    - ٣٩. المصدر نفسه.







- ٠٤. المادة (٥) من تعليهات وزارة التعليم العالى رقم (١٤٨) لسنة ٢٠٠٢.
- ١٤. وزارة التعليم العالي والبحث العلمي العراقية، دائرة البحث والتطوير،مصدر سابق.
  - ٤٢. المصدر نفسه.
  - ٤٣. نعمة العبادي، مراكز الأبحاث في العراق نظرة مستقبلية، ص٥.
- ٤٤. أ.د.سعد علي زاير، رؤية تربوية مستقبلية في التعليم العراقي، مؤسسة مصر مرتضى للكتاب العراقي، ص ١٢١-١٢١.
  - ٥٤. نعمة العبادي، مصدر سابق، ص٥-٦.
  - ٤٦. خالد عليوي العرداوي،مصدر سابق،ص٣.
- ٤٧. د. محمد الربيعي، راهن ومستقبل البحث العلمي والدراسات العليا في العراق، صحيفة المدى، العدد٢٥، في ٣٠/ ١٠٠٥.



## المصادر والمراجع

- عمد محمد حرب، الإدارة الجامعية، ط۱، دار اليازوري العلمية للنشر والتوزيع،عان،۱۹۹۸.
- خالصة عبد الله محمد، مراكز البحث العلمي ودورها في تفعيل التواصل العلمي: سلطنة عهان أنموذجًا، جامعة السلطان قابوس سلطنة عهان، دراسة مقدمة لمؤتمر فيلادلفيا الدولي الرابع عشر (ثقافة التواصل)۳–٥ نوفمبر ٢٠٠٩.
  - ٣. ابن منظور، لسان العرب، مادة بحث.
- عمد عبد الحميد، البحث العلمي في الدراسات الإعلامية،عالم الكتبيروت،٢٠٠٠.
- د.سامي الخزندار، و د.طارق الأسعد، دور مراكز الفكر والدراسات في البحث العلمي وصنع السياسات العامة، مجلة دفاتر السياسة والقانون، (عان: الجامعة الهاشمية)، العدد ٢،١٢،٢٠٠.
- 7. د.بسمة خليل نامق،مؤسسات مخازن التفكير Think Tanks ودورها في صياغة السياسة الخارجية للدولة الحديثة النموذج الأمريكي، مجلة القادسية للقانون والعلوم السياسية،العدد الثاني.
- المفاتون والعلوم السياسية العدد الناي. ٧. د. محسن محمد صالح حول، مدير مركز الزيتونة للدراسات والاستشارات، دور المعاهد والمراكز الإستراتيجية الأمريكية وتأثيرها، في مقابلة معه نُشرت بتاريخ

- ٣/٣/٣ ٢٠١٢، ومعهد الإمام الشيرازي، للدراسات، ومراكز الأبحاث وضع السياسة الأمريكية في القرن الحادي والعشرين.
- ٨. د. غازي الخضري، دور البحث والتطوير في مجال الملكية الفكرية: تجربة الأردن، بحث طُرح في ندوة الويبو الوطنية حول المالكية الفكرية لفائدة أعضاء غرفة التجارة والصناعة، الأردن، عان، ٢٠٠٧.
- ٩. أ.د.عهاد احمد البرغوثي ود.محمود أحمد أبو سمرة، مشكلات البحث العلمي في العالم العربي، مجلة الجامعة الإسلامية (سلسلة الدراسات الإنسانية) المجلد الخامس عشر، العدد الثاني، ٢٠٠٧، جامعة القدس، فلسطين.
- والتطوير ودوره في تنمية قطاع التعدين والتطوير ودوره في تنمية قطاع التعدين والصناعات المرتبطة به في الوطن العربي،بحث القي في المؤتمر العربي الحادي عشر للثروة المعدنية، طرابلس، ليبيا،٢٠١٠.
- 11. وزارة التعليم العالي والبحث العلمي العراقية، دائرة البحث والتطوير، سياسات البحث العلمي في العراق، ٢٠١١.



- ١٢. الجهاز المركزي للإحصاء، المجموعة الإحصائية السنوية٢٠١٠-٢٠١١، منشور، بدون سنة. الباب التاسع، إحصاءات التربية والتعليم.
  - ١٣. تصريحات السيد وزير التعليم العالي والبحث العلمي في ورشة العمل التي نظمتها دائرة البحث والتطوير، نُشر الخبر بتاریخ۲۱/۹/۲۱، موسوعة هذا اليوم.
    - ١٤. نعمة العبادي، مراكز الأبحاث في العراق نظرة مستقبلية.
    - ١٥. أ.د.سعد على زاير، رؤية تربوية مستقبلية في التعليم العراقي، مؤسسة مصر، مرتضى للكتاب العراقي.
    - ١٦. خالد عليوي العرداوي، تفعيل دور مراكز الأبحاث في صنع القرار السياسي العراقي، مركز الفرات للتنمية

- والدراسات الإستراتيجية،بحث
- ١٧. د. محمد الربيعي، راهن ومستقبل البحث العلمي والدراسات العليا في العراق،صحيفة المدى، العدد٢٤٥، في ۳۰ / ۱۰ / ۲۰۰۵.
- ۱۸. أ.د.سامي مهدي العزاوي، إشكاليات البحث العلمي في الجامعات العراقية في ضوء تطبيق معايير الجودة، ورقة مقدمة إلى مؤتمر جودة التعليم العالى/ كلية التربية/ جامعة البصرة، المنعقد في .7.1./11/8-4
- ١٩. وليد خالد احمد، واقع مؤسسات البحث العلمي وإشكالياتها الوظيفية.
- ٢٠. خالد وليد محمود، سبل النهوض بالمؤسسات البحثية العربية، مقال منشور في ۲۰۱٤/٤/۱۲.



- 15. Schwartz, Daniel R. (1988). "The Novel and Modern Criticism." In Martin Coyle et.al (Eds.) (1988). Encyclopedia of Literature and Criticism. Us.: Faber and Faber. pp. 602-618.
- 16. Scruton, Roger (2004).

  "T.S. Eliot as Conservative
  Mentor." The Intercollegiate
  Review. pp. 44-54.
- 17.Still, Judith and Michael Worton.(1990). "Introduction".In Worton, Michael and Judith Still (Eds.) (1990). Intertextuality: Theories and practices. Manchester: Manchester University Press. pp.1-44.
- 18.Thibault, P (1994).

  "Intertextuality."The
  encyclopedia of language and linguistics,
  IV 1751-1754.Urban, G.
  "Semiotics."International
  encyclopedia of linguistics.

- 19. Wang, W. (2006). Newspaper commentaries on terrorism in China and Australia: A contrastive genre study (Doctoral dissertation, The University of Sydney).
- 20. Wood, Derek N. C. (1991). "Creative Indirection in Intertextual Space." In Heinrich F. Plett (Ed) (1991). Intertextuality. Berlin: Walter de Gruyter& Co. pp. 192-206.
- 21.www.gradesaver.com
- 22. Yule, George (2010). The Study of Language. Cambridge: Cambridge University Press.
- 23. Zindziuvienë, Ingrida (2007).
  Transtextual Bridge between
  the Postmodern and the
  Modern: The Theme of the
  "Otherness" in Monique
  Truong's Novel The Book of
  Salt (2003) and Gertrude
  Stein's The Autobiography
  of Alice B. Toklas (1932).
  LITERATURA 2007, 49(5).



#### **Bibliography**

- 1. Abrams, M. H. A. (1999). A Glossary of Literary Terms (Seventh Edition).Boston: Heinle&Heinle.
- 2. Allen, Graham (2000). Intertextuality. London: Routledge.
- 3. Barthes, Roland (1977). Image
   Music -Text. London: Fontana
  Press.
- Brooks, Cleanth Jr. (2001)."The Waste Land: An Analysis." In Michael North (Ed.) (2001).A Norton Critical Edition: T.S. Eliot The Waste Land. New York: W. W. Norton & Company. pp. 185-210.
- Clayton, J. and Rothstein, E.(1991). "Figures in the corpus: theories of influence and intertextuality." In J. Clayton and E. Rothstein (Eds.)(1991). Influence and Intertextuality in Literary History. Madison, Wisconsin: The University of Wisconsin Press.pp. 3–35.
- Culler, Jonathan. (1976).
   "Presupposition and Intertextuality." MLN.Vol. 91, No. 6, Comparative Literature (Dec., 1976), pp. 1380-1396.
- 7. Eliot, T.S. (1982). "Tradition and the Individual Talent." Perspecta, Vol. 19. pp. 36-42.

- Evans, Marjory A. (1993).
   Baudelaire and Intertextuality.
   Cambridge: Cambridge University Press.
- 9. Fairclough, N. (1992). "Intertextuality in Critical Discourse Analysis." Linguistics and Education, 4, 269-293.
- 10.lampolskii, M. B. (1998). The Memory of Tiresias: Intertextuality and Film. California: University of California Press.
- 11.Kristeva, Julia (1986). "Word, Dialogue and Novel."In TorilMoi (Ed) (1986).The Kristeva Reader. New York. Columbia University Press.pp.34-61.
- 12.Lefevere, Andre (1992).
  Translation, Rewriting and the
  Manipulation of Literary Fame.
  London: Routledge.
- 13.Lemaster, Tracy (2012). What is "Intertextuality?" In TeachingThe God of Small Things in Wisconsin Great World Texts: A Program of the Center for the Humanities, University of Wisconsin-Madison. The Board of Regents of the University of Wisconsin System.
- 14. Miola, Robert S. (2004). "Seven Types of Intertextuality." Shakespeare, Italy, and Intertextuality, 13-25.





#### 4. Conclusions

Eliot's 'The Waste Land' is acomplicated web of cultural references manifestedin the form of allusions, quotations, and partial translations.

The analysis shows that intertextuality in Eliot's 'The Waste Land' is not just a quotation or inclusion of other texts, but it is an absorption and transformation of other texts. By referring to the past, Eliot forces his readers to look back to the original texts and, hence, invites them to learn from the past and the experience of the history. Eliot makes a connection between past and present in order to make it clear that there is not any incompatibility between these two; instead, they are highly supplementary to one another. Eliot creates a world of his own; a mixing of historical cultures that should echo in the modern societies. With the use of intertextuality, Eliot succeeds to demonstrate his political and religious views in the society in which he lives.

Eliot's 'The Waste Land' however, is an intertextual experience, obviously a process of allusive appropriation. It demonstrates Eliot's theory of tradition and his insistence on intertextuality.



not in the river. In other words, the Thames in the 'Waste Land' has become a kind of stagnant river, devoid of debris but also of life.

One of the most notable forms of intertextuality used in 'The Waste Land' is untranslated quotations like the epigraph of the Sibyl of Cumae mentioned earlier. 'The Waste Land' is full of a large number of quotations left in the original and some others translated by Eliot and mentioned in his notes to the poem. In 'The Waste Land', Eliot rewrites fragments of world literatures in an attempt that brings the attention of modern readers to writers or works that have been forgotten or neglected by contemporary literary tastes. As Lefevere (1992: 5) holds, "in the past, as in the present, rewriters created images of a writer, a work, a period, a genre, sometimes even a whole literature. These images existed side by side with the realities they competed with, but the images always tended to reach more people than the corresponding realities".

Eliotintroduces the "Unreal City, / Under the brown fog of a winter dawn, / A crowd flowed over London Bridge, so many." These lines suggest a similar description of the modern city by Baudelaire. Baudelaire's city is occupied by a dirty yellow fog, whereas London is surrounded by the "brown fog of a winter dawn". The colours are gloomy and dark; nevertheless, they create the perfect background for the multitude of people walking aimlessly down London Bridge. The image of Baudelaire's Paris, "a cluster of intersecting trajectories, a fantastic arabesque of criss-crossing paths" (Evans 1993: 12), may very well reflect the foggy city of London.

Eliot establishes the true wasteland of his poem, the modern city. Eliot's London references Baudelaire's Paris which is forsaken and depopulated, inhabited only by ghosts from the past.Great cities such as Paris or London are in broad lines the same, but what sets them apart is the image seen from the point of view of each poet.

- Rabee elawwal 1437 December 2015

higher power. The 'son of man' is desperately looking for some sign of life; roots that clutch, branches that grow, but all he can find are arid stones, lifeless trees, and a heap of broken images. We have, here, a deserted place that offers no relief from the beating sun, and no trace of water.

The narrator remembers sitting by "the waters of Leman (a large Lake in Switzerland)", where the poet recovered while writing 'The Waste Land', and weeping. His tears are a reference to Psalm, in which the people of Israel, exiled to Babylon, cry by the river as they remember Jerusalem. (As cited in www.gradesaver.com). Likewise, Eliot's modern society and the other past societies referred to in the poem are also mirror images of each other, which is why he juxtaposes and parallels "Jerusalem" with "Leman," for example.

As he continues to work his way through the list of English literary heavyweights like Milton, Shakespeare, Kyd, Marvell, and many others, Eliot makes sure to include Edmund Spenser in his references. Eliot appropriates fragments from Spencer's poem and includes them in his 'The Waste Land'. More specifically, Eliot quotes Spenser's 'Prothalamion' in order to show how the Thames of 1600 was definitely a lot nicer than the Thames of 1922.

Prothalamion is written in the conventional form of a marriage song. The poem begins with a beautiful description of the day on the River Thames where Spenser finds two beautiful maidens. The poet proceeds to praise and wish them all the blessings for their marriages. The poet is standing near the Thames River and finds a group of nymphs with baskets collecting flowers for the new brides. The poet feels that the Thames has done justice to his wedding song by "flowing softly" according to his request: "Sweet Thames run softly till I end my song."

Eliot also addresses the same River Thames: "Sweet Thames run softly till I end my song." But the Thames of the 'Waste Land' is different from the Thames of Prothalamion. The river is empty; 'the nymphs' of Spenser's poem have departed, as have 'their friends, the loitering heirs of city directors.' Eliot envisages a vision that evokes modern life; 'empty bottles, sandwich papers, / Silk hand-kerchiefs, cardboard boxes, cigarette ends', by describing what is



[...](And I Tiresias have foresuffered all Enacted on this same divan or bed; I who have sat by Thebes below the wall And walked among the lowest of the dead.) Bestows one final patronising kiss, And gropes his way, finding the stairs unlit . . .

It is interesting to point out how Madame Sosostrisis related to Tiresias, the unconventional narrator of 'The Waste Land': first through the quality of the double gender. Secondly, the word clair-voyant, which comes from French and means roughly the one who sees clearly is yet another allusion to Tiresias, who was blind. According to the legend, after the blinding of Tiresias by goddess Hera, Zeus gives him prophetic powers in compensation, the ability to see beyond what is visible. In note 218 to 'The Waste Land', Eliot admits that what Tiresias sees is, in fact, the subject of the poem.

Hence, Eliot appropriates the name from Huxley, changes its gender and parallels it with Tiresias. Tiresias is considered here as a source which is the most familiar and frequently studied kind of intertextuality, that of sources and texts in which the author honors, reshapes and parallels. By summoning this mythical character from the ancient to his new world, Eliot seems to universalize his poem; to evoke that the same events could be echoing and that Tiresias vision could extend to the modern world.

For Eliot, one of the greatest causes ofcivilization to become a 'Waste Land' is the fact that religion does not really have the influence it once did. In the modern world though, Eliot diagnoses a decline in the power of religion, and one of the symptoms of this decline is that more and more people are feeling like they are suffering from a spiritual crisis.

What are the roots that clutch, what branches grow
Out of this stony rubbish? Son of man,
You cannot say, or guess, for you know only
A heap of broken images, where the sun beats,
And the deadtree gives no shelter, the cricket no relief,
And the dry stone no sound of water.

Eliot also borrows from Ezekiel, using religious language to build a sort of dialogue between the narrator, the "son of man" and a





(the First Punic War between Carthage and the Roman Republic). When the narrator mentions Stetson, we return to the prospect of history. World War I is replaced by the Punic War. Eliot seems to be arguing that all wars are the same. Brooks (2001) expresses that:

The Punic War was a trade war-might be considered a rather close parallel to our late war. At any rate, it is plain that Eliot in having the protagonist address the friend in a London street as one who was with him in the Punic War rather than as one who was with him in the World War is making the point that all the wars are one war; all experience, one experience. (p.191)

This replacement is essentialand intentional at the same time. When Eliot wrote 'The Waste Land,' the First World War was definitively 'The First Great War' for those who had witnessed it. There is no other war to compare with it in history. The prevailing sensibility was thatthe world had been turned upside down and now, with the rapid progress of technology, the movements of societies, and the radical upheavals in the arts, sciences, and philosophy, the history of mankind had reached a turning point. (As cited in www.gradesaver.com)

Eliot drawsparallels between 'The Waste Land' and other texts trying to solve contemporary problems through his reference to historical persons and literary characters from other works and authors. He chooses to employ them directly in more than one instance. The idea of predicting the future is very well manipulated by Eliot through his reference to Madame Sosostris and Tiresias. Eliot introduces the reader to Madame Sosostris, the famous clairvoyant (Eliot'sspelling), who is acknowledged to have originated from Aldous Huxley's 'Chrome Yellow'. In Huxley's novel, the fraud sorceress appearing as Sesostris, which is the name of Egyptian kings, is in fact a man, Mr. Scogan.

Madame Sosostris, famous clairvoyante,
Had a bad cold, nevertheless
Is known to be the wisest woman in Europe[...]
I Tiresias, though blind, throbbing between two lives,
Old man with wrinkled female breasts, can see
[...]I Tiresias, old man with wrinkled dugs
Perceived the scene, and foretold the rest—





cian, a fortnight dead/ He who was living is now dead/ Dead mountain mouth of carious teeth.

In the first section of 'The Waste Land', "The Burial of the Dead", Eliot is alluding to Geoffrey Chaucer, the first major poet of the English language, who is considered to be "the Father of English Poetry." Chaucer's 'Canterbury Tales' begins with a description of April's "sweet showers," which cause the flowers of spring to grow. In Eliot's poem, the case is very different. The natural cycle of death and rebirth traditionally associated with the month of April appears tragic to Eliot's speaker:

April is the cruellest month, breeding Lilacs out of the dead land, mixing Memory and desire, stirring Dull roots with spring rain.
Winter kept us warm, covering Earth in forgetful snow, feeding A little life with dried tubers.

Eliot's speaker is pessimistic. For him, April's showers are cruel, not sweet. These opening lines, then, pose the question of the poet's originality in relation to a tradition that seems hardly capable of nourishing the "dull roots" of the modern poet's sensibility. 'The Waste Land' does not deal with life during the war, but with the aftermath of the war. The poet lives in a modern waste land, in the consequences of a Great War, World War I, in an industrialized society that lacks traditional structures of authority and belief, in a world that is not suitable for new growth. Eliot (1982:39) praises the literary tradition and states that the best writers are those who write with a sense of continuity with those writers who came before. Only the very best new work will subtly improve the literary tradition. Eliot sees history as a repeating cycle. When he references Mylae, the Punic War stands for World War I.

There I saw one I knew, and stopped him, crying: 'Stetson!

'You who were with me in the ships at Mylae![...]

Here Eliot mixes history with modernity. He makes a replacement of the two wars. Stetson is a friend of the narrator in the Waste Land but he says that he was with him in the ships at Mylae





living thing, and just as each writer is judged in terms of those who went before, so does the meaning of the tradition change as new works are added to it."

It should be noted first that 'The Waste Land' is written after World War I. Therefore, most of the dwellers of the Waste Land, the world that Eliot has created, have suffered the aftermath of this destructive war. Eliot, through his brilliant portrayal of Great War's aftermaths, has succeeded to visualize the unfavorable world which has lost its identity, and he does his best to recapture it by any means.

Eliot begins his poem with a quotation from Petronius's 'Satyricon.' In his notes to 'The Waste Land', Eliot translates this epigraph which is in a mixture of old Greek and Latin as:

I saw with my own eyes the Sibyl at Cumae hanging in a cage, and when the boys said to her: "Sibyl, what do you want?" she answered: "I want to die."

Sibyl was a woman with prophetic powers who asked the Greek god Apollo to live for as many years as there were grains in a handful of dust. Unfortunately, she forgot to ask for eternal youth to accompany immortality. Apollo granted her request, and as she aged. her body shrank until she was nothing but a bottle of dust. The Sibyl of Cumae expresses her desire to die, which would put an end to the pain inflicted upon her by the burden of feeling all the suffering of the world. The epigraph opens the door to what the reader will meet further. The Sibyl's death wish may come, therefore, as the consequence of what her consciousness has gathered along centuries, culminating in the disaster of modernity. The fragment of this epigraph is maintained in the original language and the reader is thus, unless assisted by his linguistic proficiency, compelled to decipher the message, either continuing to read the text or by looking it up elsewhere. In the same way, the Waste Land dwellers are just like Sibyl. This death wish covers almost the whole body of Eliot's poem although the dwellers of the 'Waste Land' do not express this wish directly. Lilacs out of the dead land, mixing/And the dead tree gives no shelter/ I was neither Living nor dead,/ Where the dead men lost their bones/ the lowest of the dead/ Phlebas the Phoeni-



invites a conversational dialogue between two "texts." Sometimes the two texts seem to be very different and therefore create competing dialogues about which is dominantor most important. Intertextuality can sometimes undermine the original text being referenced or a scene or idea in the primary book. For instance, we may discover something new about the original story when being referenced or reframed by the later text. On the contrary, the text may produce a scene, character, or story that we feel we are about to understand when it is disrupted and destabilized by access of this intertext.

# 3. Analysis and Discussion

T. S. Eliot's 'The Waste Land' is replete with examples of intertextuality. The power of quotations is fully explored in Eliot's 'The Waste Land.' The poem is choked with quotations and references from different cultures and civilizations. Some quotations are left untranslated and absorbed as they appear in their original texts. Moreover, Eliot employs mythical characters directly along with contexts from the original sources.

Eliot shows great respect for myth and the western literary standard, and his poem 'The Waste Land' is full of allusions, quotations, footnotes, and scholarly exegeses. In "The Tradition and the Individual Talent," Eliot (1982:37) argues that the literary past must be integrated into contemporary poetry. But the poet must guard himself against excessive academic knowledge and distill only the most essential bits of the past into a poem, thereby enlightening readers. The Waste Land juxtaposes fragments of various elements of literary and mythic traditions with scenes and sounds from modern life. The effect of this poetic combination is both a reinterpretation of canonical texts and a historical context for his examination of society and humanity.

Actually, this does not diminish the poet's originality. True originality, as Eliot sees, lays in an original way of assembling the most desperate material to form a new whole. Scruton (2004:45-6) demonstrates that Eliot sees true originality possible only within a tradition and that every tradition must be recreated by the genuine artist in the very act of generating something new. "A tradition is a





Yet the seventh type of intertextuality is Paralogues. "Paralogues are texts that illuminate the intellectual, social, theological, or political meanings in other texts." (Ibid).

## 2.2. Functions of Intertextuality

Scholars identify several functions of intertextuality the majority of which revolve around Kristeva's (1986:37) famous definition "Any text is constructed as a mosaic of quotations; any text is the absorption and transformation of another." Wang (2006:129) reports that according to Bazerman (2004), there are many reasons for conducting an intertextual analysis. One of these reasons is to identify which realm of sources writers rely on and how they do this. Another relevant reason is to understand how writers attempt to characterize, rely on, and advance prior work in their related fields of study.

According to Fairclough (1992:270), intertextuality "points to how texts can transform prior texts and restructure existing conventions (genres, discourses) to generate new ones". Intertextuality is concerned with how texts are produced in relation to prior texts and how texts help to construct the existing conventions, or to use lampolskii's(1998:28) words, intertextuality superimposes text on text, meaning upon meaning, to produce new texts. Yule (2010:45) states that intertextuality is the connection that exists between a text and all the other texts that are echoed in its form and content.Zindziuvienë (2007:147) looks atintertextuality as playing an important role; the essence of which lies in the fact that any text is aproduction of new issue of 'past citations.' The historical and social determining factors of intertexts make the writing of nowadays "the iteration, and also re-iteration or re-writing which foregrounds the trace of the various texts it both knowingly and unknowingly places and displaces."

Lemaster (2012:1) identifies three functions of intertextuality; comparison, dialogue, and destabilization. Intertextuality involves an embedded comparison between two texts. Here, the reader must be acquainted with the original text to identify the similarities and differences between the text and its intertext. Intertextuality



# 2. Types and Functions of Intertextuality

# 2.1. Types of Intertextuality

Miola (2004:14- 24) distinguishes seven types of intertextuality. Nevertheless, this number is open to reduction or addition. The first type of intertextuality is Revision. Revision shows a close relationship between previous and later texts. The later text takes most of its features from the previous text, even as it deviates from it. In this type, the reviser produces another text with completely different problems and considerations from the original text but at least keeps the author's subsequent wishes.

The second type of intertextuality is Translation. Translation-transfers a text into a different language producing a new version. In this case, translation is seen as a process of rewriting to transform the original materials of the text to suit the requirements of a certain period.

Quotationisthe third type of intertextuality. Here, the writer repeats expressions from well-known texts and uses them in his own texts.

Another type of intertextuality is Source. Some writers take their plot, character, idea, language, or style from previous texts. The original text shapes and enhances the later text. For instance, the plot, the theme, and even the names of Romeo and Juliet serve many other writers to include them in their stories.

The fifth type of intertextuality is that of Conventions and Configurations. Some authors are interested in the conventions and configurations of previous texts. They reflect, for instance, numerous conventions from classical, medieval, and continental literatures, formal and rhetorical.

Genres can be considered as type of intertextuality. Intertextuality also includes the wide range of expressionsin generic forms. For example, the technique of the 'play-within-the-play' of revenge tragedy, and the expression 'Once upon a time' in fairy tales become widely adopted in some modern texts.





possibility of later texts. Indeed, Barthes (1977)specifically warns against confusing the study of the intertextual with source-hunting. He describes the text as:

...woven entirely with citations, references, echoes, cultural languages (what language is not) antecedent or contemporary, which cut across it through and through in a vast stereophony. The intertextual in which every text is held, it itself being the text-between of another text, is not to be confused with some origin of the text: to try to find the 'sources', the 'influences' of a work, is to fall in with the myth of filiation; the citations which go to make up a text are anonymous, untraceable, and yet already read: they are quotations without inverted commas. (P.160)

Culler (1976:1382-3)also comments on this idea stating that "the notion of intertextuality emphasizes that to read is to place a work in adiscursive space, relating it to other texts and to the codes of that space." A description of intertextuality would involve the most general and most significant considerations: the relationship between a text and the languages or discursive practices of a culture and its relationship to those particular texts which, for the text in question, articulate that culture and its possibilities.

Some intertextual theorists showlittle interest in the text's author.Riffaterre (1980) describes intertextuality as "a modality of perception, the deciphering of the text by the reader in such a way that he identifies the structures to which the text owes its quality of work of art." Further he (1984) adds that "The term indeed refers to an operation of the reader's mind." So, the concern of the intertextualist has moved away from the creative function of the author to the perceptive function of the reader. Other scholars have gone beyond ignoring the activity of the author to denying it. Eco (1986) insists that "it is not true that works are created by their authors. Works are created by works, texts are created by texts, all together they speak to each other independently of the intention of their authors." (As cited in Wood, 1991: 193).



Schwartz (1988:613) argues that "Intertextuality refers to both the relationship among literary texts and the dialogue between them and other writing. Each text takes its meaning from other texts, not merely prior texts, but other concomitant texts and expressions of culture and language." In this respect, the text is intertextual because it responds not only to extant literary texts, but to contemporary and previous ideas as well. Abrams (1999) provides a similar definition of intertextuality used by Schwartz in which he states that intertextuality is a term popularized especially by Kristeva to:

signify the multiple ways in which any one literary text is made up of other texts, by means of its open or covert citations and allusions, its repetitions and transformations of the formal and substantive features of earlier texts, or simply its unavoidable participation in the common stock of linguistic and literary conventions and procedures that are "always already" in place and constitute the discourses into which we are born. (p.317)

WortonStill and(1990:1-2)give two reasons why a text cannot exist as a hermetic or self-sufficient whole, and so does not function as a closed system. Firstly, just before becoming a creator of texts, the writerhimself is a reader of texts (in the broadest sense) and therefore the work of art is inevitably shot through with references, quotations and influences of every kind. Secondly, a text is available only through some process of reading; what is produced at the moment of reading is due to the interaction of the packaged textual material (say, a book) by all the texts which the reader brings to it. A subtlereference to a work unknown to the reader, which therefore goes unnoticed, will have a dormant existence in that reading. On the other hand, the reader's experience of some practice or theory unknown to the author may lead to a fresh interpretation. Clayton and Rothstein (1991: 29) hold this same view by stating that "the intertextuality theorist believes that the only reader is the writer reading another text, a figure that becomes no more than a text rereading itself as it re-writes itself."

The study of intertextuality is not an investigation of sources and influences; rather, it includes the anonymous expansive practices, codes whose origins are lost, which are the conditions of





#### 1. Introduction

Since Julia Kristeva, a French linguist who has written much on this topic, first coined the term"intertextuality" in the 1960s, ithas been a dominant idea within literary and cultural studies, taken up by practically every theoretical movement. However, intertextuality remains the subject of such a diversity of interpretations and is defined so variously that it is anything but a transparent, commonly understood term (Allen, 2000: i). This word has a broader meaning in today's context than the theories she expounds in her influential work on intertextuality "Word, Dialogue, and Novel". Her conception of intertextuality refers to the literal and effective presence in a text of another text. According to her, a text is a permutation of texts, an intertextuality in the space of a given text, in which several utterances, taken from other texts, intersect, neutralize one another. In this sense, the text is not an individual, isolated object but a compilation of cultural textuality. Individual text and cultural text are made from the same textual material and cannot be detached from each other. (Ibid: 35-6).

In his discussion of intertextuality, Thibault (1994:1751) indicates that "all texts, spoken and written, are constructed and have the meanings which text-users assign to them in and through their relations with other texts in some social formation". It is widely believed that Kristeva coined the term intertextuality on the basis of Bakhtin's work. Bakhtin (1986) argues that every text (or utterance) is dialogical, in the sense that it gains its meaning in relation to other texts. Therefore, Kristeva's (1981) use of the term aims to describe the complex and heterogeneous nature of discursive materials which intersect in particular textual production. Kristeva refers to texts in terms of two axes: a horizontal axis which connects the author and reader of a text, and a vertical axis, which connects the text to other texts. Thus, Kristeva, as does Bakhtin, sees all texts as being constituted out of, and understood in relation to, other texts in the same social formation.



# ملخص البحث

تستكشف هذه الدراسة كيف ألهمت المراجع الثقافية إليوت في كتابة قصيدته (الأرض اليباب). إن الهدف الرئيس، من إجراء تحليل تناص، هو معرفة كيف اعتمد إليوت على مصادر أخرى في كتابة قصيدته. أي أن الهدف من إجراء التحليل هو كيف ضَمَّنَ الكاتب مصادر أخرى في قصيدته، وماهى أنواع المصادر التي أستخدمها، ولم أستخدم هذه المصادر، وكيف انه وضع نفسه بالنسبة إلى مصادر أخرى ليدلى بتصر يحاته الخاصة.



#### **Abstract**

The present study explores how cultural references inspire T. S. Eliot in the writing of his poem 'The Waste Land.' In this study, the major purpose for conducting the intertextual analysis is to examine how Eliot draws on other sources for the writing of his poem. That is, the analysis aims to explore how the writer includes other sources in his poem, what types of sources he uses, what he uses these sources for, and how he positions himself in relation to other sources to make his own statements.



# History and Modernity A Study of Intertextuality in Eliot's (The Waste Land)

التاريخ والحداثة دراسة التناص في قصيدة إليوت (ألأرض اليباب)

Lecturer. Ayad Abdul Razzaq Abood Shatt Al Arab University College Department of English

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي Turnitin - passed research



"Abu Shakir, just like us the plants also do not see their Creator, but they worship Him by obeying His laws instinctively." "I know that you will not accept, or perhaps you do not understand, what I say. A man must have sufficient knowledge **to understand** complicated problems."

"Abu Shakir, not only animals by their animal instinct and plants by their plant instinct obey Allah and worship Him, the lifeless and inanimate objects also, with whatever instinct they have, obey Allah and worship Him. If they did not worship Him, they would not have followed the laws made by Him. As a result, their atoms would have broken apart and they would have been destroyed."

"The light which comes from the sun also worships Allah by obeying his laws, which are very stringent and exact. It comes into being by the combination of two opposite forces. These forces also obey the laws of Allah and worship Him, otherwise they cannot produce light."

"Abu Shakir, if there was no Allah there would have been no universe and no you and me. The sentence, "There is no Allah', is meaningless. The existence of Allah is a must. If attention of Allah is diverted, even for a moment from the affairs of the universe to something else, it would break up. Everything in the universe obeys His laws, which are permanent and eternal. Because of His absolute wisdom and knowledge, He could make such wonderful laws, which will last for ever. Each and every law, made by Him serves some special and useful purpose."

When the Imam concluded his discourse, Abu Shakir fell into a deep reverie as if he was greatly inspired. Imam Jafar as-Sadiq asked: "Do you now believe that Allah, who cannot be seen, does exist and what you worship is the unseen Allah?" Abu Shakir replied: "I am not yet convinced. I am in a quandary. I am full of doubts and misgivings about my faith and my convictions." Jafar as-Sadiq remarked: "The doubt about idol worship is the beginning of the worship of Allah."

You have admitted just now that although you do not see it, but your instinct or your soul tells you that there is something inside the stone, and is not the stone, which can help you. That something is Allah. Your instinct also tells you that you cannot live without Allah and without worshipping Him." Abu Shakir said: "It is true. I cannot live without worshipping idols."

Said Imam Jafar as-Sadig: "Do not say idols. Say Allah. It is He, Who is worthy of worship, just like you everyone is obliged to worship Him. One, who does not worship Allah has no guide and no guardian. He is just like one, who cannot see, cannot hear, cannot feel and cannot think. He does not know where to go and on whom to depend when in trouble. Worshipping Allah is a part of living. Every living being worships Him instinctively. Even the animals cannot live without worshipping Him. We cannot ask them and they cannot tell us that they worship Allah, but their well regulated and orderly life is sufficient proof that they worship Him.

"I do not say that the animals believe in Allah and worship Him just as we do. But there is no doubt that they obey the laws made by their Creator faithfully, which means they worship Him. If they were not obedient to their Creator, they could not have such an orderly and regulated life."

"We see that just before the advent of spring the titmouse (a kind of small bird) always comes at the same time and sings, as if to give us the tiding of the new season. The itinerary of these migratory birds is so regulated and their schedule so fixed that even if the last days of winter are still cold, their arrival is not delayed for more than a few days. When Chilchila (a migratory bird) returns after covering a distance of thousands of miles, it builds its nest at the same place, where it had built it last spring. Was it possible for these small birds to have such a well organized life if they did not obey the laws of Allah and worship Him?"

"Abu Shakir, even the plants obey the laws made by Allah faithfully and worship Him. Out of 150 species of plants, which are further divided into hundreds of sub-species you will not find even one plant, which has a disorganised and disorderly life."

plains and no fodder is left, the shepherds take their flocks of sheep to the mountains and stay there till the end of summer. Mountains are also habitats of birds and animals, some of which are a good source of food for those, who live there. Even the mountains, which are not green, are not without some use. If the people try, they may discover in them mines of metals and minerals which are useful for mankind."

"Abu Shakir, I am too small and too weak to create Allah with my brain. It is He, who has created my brain, so that I may think of Him and know Him - my Creator. He was there before I came into being and He would be there when I am no more. I do not mean that I would be totally destroyed. Nothing in the universe is totally destroyed. Everything is subject to change. It is only Allah, Who does not change."

"Abu Shakir, please tell me **sincerely** to whom will you turn for help when you are in trouble? Do you hope that the idol you carve out of stone can come to your succor? Can it cure you when you are sick; save you from mishaps and calamities; save you from starvation and help you pay your debts?"

Abu Shakir replied: "I have no such expectations from the stone, but, I think there is something inside the stone, which will help me. Moreover, I cannot help worshipping it." Imam Jafar as-Sadiq enquired: "What is inside the stone? Is it also stone?" "I do not know what it is. But it cannot help me if it is also stone," replied Abu Shakir. Said Imam Jafar as-Sadiq: "Abu Shakir, what is inside the stone and is not stone and can help when you are in trouble is, Allah." Abu Shakir pondered over the subject for a while and then said: "Is Allah, who cannot be seen, inside the stone?" The Imam replied: "He is everywhere." Abu Shakir said: "I cannot believe that a thing may be everywhere but remain unseen." The Imam said: "Do you know that the air is everywhere but cannot be seen?" Said Abu Shakir: "Although I cannot see the air, I can, at least, feel it when it moves. But I can neither see your Allah nor feel his presence."

Imam Jafar as-Sadiq said: "You do not feel the presence of air when it is not moving. The air is only a creation of Allah. He is everywhere, but you cannot see Him or feel His presence by your senses.



Shakir said: "I am laughing because you say that the stones are made of water." Jafar as-Sadiq (A. S.) replied: "I did not say that the stones are made of water. What I had said was that in the beginning they were in a liquid state." Abu Shakir said: "What difference does it make. The liquid and water are the same things."

Imam Jafar as-Sadiq replied: "There are many liquids which are not water. Milk and vinegar are liquids, but they are not water, although they have a water content in them. In the beginning the stones were liquid like water and they flowed like water. Gradually they cooled down and became hard so that you could cut them and make them into idols. The same hard stones will turn into liquid, if they are heated."

Said Abu Shakir: "When I go home I will check the truth of your statement. I will put the stone in the fireplace and see if it turns into liquid or not." Said the Imam: "You cannot liquefy stone in your fireplace. Can you liquefy a piece of iron at home? A very high temperature is required to turn solid stone into liquid." "Do you realise how you could make the idols out of stones? It was Allah, who made the stones. It was He Who created you and gave you the hands with the unique fingers, which enabled you to handle tools and chisel out the idols from the stones. Again it was He who gave you power and intelligence, which you used in making the idols." "Abu Shakir, do you think that the mountains are only heaps of stones? The Great Allah has created them to serve some very useful purpose.

They were not created so that you may take stones and turn them into idols. Wherever there is a mountain there is flowing water. Rain and snow which fall on the mountain tops produce streams of fresh water. These streams combine together to form big rivers, which irrigate farms and fields. The people who live in the valleys, through which the rivers flow, are assured of constant supply of water. People who can afford it, go to the mountains during the summer season to escape the heat of the plains."

"The mountains work as a great bulwark and protect towns and villages, which are in their valleys from the devastation and destruction of hurricanes. Green mountains provide good grazing grounds for sheep. When scorching heat burns the pastures down in the

"You said just now that both of us create our own gods - you by your hands and I by my imagination. But there is a big difference between your god and my Allah. Your god did not exist before you made him out of wood or stone, but my Allah was there before I could think about Him. I do not create my Allah by my hands or by my brain. What I do is to know Him better and think of His Greatness. When you see a mountain you try to know more about it. It is not creating the mountain by imagination. That mountain was there before you saw it and it would be there when you are gone."

'You cannot know much about the mountain because of your limited knowledge. The more your knowledge grows, the more you will learn about it. It is impossible for you to find out when and how that mountain came into being and when it would disappear. You cannot find out what minerals are there inside or underneath the mountain and what is their benefit to mankind."

"Do you know that the stones, out of which you make your idols came into being thousands of years ago and shall exist for thousands of years more. These stones have come here from a distant place. They could travel that long journey because different parts of the earth are always moving, but this movement is so slow that you do not feel it. There is nothing in the universe, which is not in motion. Rest or motionlessness is meaningless. We are not at rest even when we are sleeping. We are in motion because the earth is in motion. Besides, we have a motion inside our own bodies."

"Abu Shakir, if you had any knowledge about the piece of stone, out of which you carve an idol, you would not have denied the existence of Allah and said that I have created Him by my imagination. You do not know what a stone is and how it came into being. Today you can handle it as you like and cut it into any shape or form, but there was a time when it was in liquid state. Gradually it cooled down and Allah solidified it. In the beginning it was quite brittle and would have broken into pieces in your hand like a piece of glass."

Asked Abu Shakir: "Was it in a liquid condition before?" "Yes, it was", replied JafarasSadiq (A. S.) Abu Shakir burst into a peal of laughter. One of the students of Jafar as- Sadiq got angry and was about to say something when he was stopped by his teacher. Abu

the stone. The time will come when the learned people would see the motion which is in the stone." Continued the Imam: "Abu Shakir, you have said that everything in the universe came by itself and has no Creator. You think that the grass in the field grows and gets green by itself. You must know that the grass cannot grow without seeds and seeds would not germinate without moisture in the soil and there would be no moisture if no rain falls. The rain does not fall by itself. First the water vapours rise and gather above in the atmosphere in the form of clouds. The winds bring the clouds. Then the water vapours condense and fall down as rain drops. The rain must also fall at the right time, otherwise no grass will grow and become green. Take the seeds of ten kinds of herbs and put them in a closed jar, which has sufficient water, but no air. Would they germinate? No, in addition to water, seeds need air also. It is possible to grow grass, herbs and fruits in hot houses, when it is very cold, provided there is sufficient air. Without the presence of air no grass will grow in the fields and get green. If there is no air, all plants and animals. including human beings, would die."

"Abu Shakir, do you see the air, on which your very existence depends. You only feel it when it moves. Can you refuse to believe in the existence of air? Can you deny that to grow and get green the grass needs many things like seeds, soil, water, air, a suitable climate and above all a strong managing power, which may co-ordinate the action of these different elements. That Managing and Co-ordinating Power is Allah."

"You say that everything comes by itself because you are not a scientist. No scientist would ever say that. All scientists and all scholars believe in the existence of a creator, albeit, they may call Him by different names. Even those, who do not believe in Allah, believe in a Creative Force."

"Abu Shakir, it is not because of one's knowledge, but it is due to his ignorance that he does not believe in Allah. When a wise man thinks of himself, he finds that his own body needs a controller so that all its organs and systems may function properly. He then realizes that this vast universe also needs a controller or supervisor so that it may run smoothly."

Abu Shakir asked: "What is the relationship between seeing within one's own body and the existence of your unseen Allah?" Imam Jafar as-Sadiq (A. S.) replied: "You have said just now that a thing, which cannot be seen, touched, tasted or heard, does not exist." Abu Shakir said: "Yes, I have said that and I believe it is true." Jafar as-Sadiq asked: "Do you hear the sound of the movement of blood in your body?" Said Abu Shakir: "No, I do not. But does blood move in the body? Imam Jafar as-Sadiq (A. S.) said: "Yes, it does. It makes a full circuit of your body. If the circulation of blood stops for a few minutes you will die." Abu Shakir said: "I cannot believe that blood circulates in the body."

Imam Jafar as-Sadiq said: "It is your ignorance, which does not let you believe that your blood circulates in your body, and the same ignorance does not let you believe in the existence of Allah, Who cannot be seen."

Then the Imam asked Abu Shakir whether he has seen the tiny living beings, which Allah has created in his body.

Jafar as-Sadiq continued: "It is because of these small creatures and their wonderful work that you are kept alive. They are so small that you cannot see them. Since you are a slave of your senses, you do not know about their existence. If you increase your knowledge and decrease your ignorance, you will come to know that these small beings in your body are as large in number as the particles of sand in the desert. These small creatures are born in your body, multiply in your body, work in your body and die in your body. But you never see them, touch them, taste them or hear them in your life time."

"It is true that one who knows himself knows his Allah. If you had known yourself and had the knowledge of what is going on inside your body, you would not have said that you do not believe in Allah, without seeing Him."

Pointing his finger to a huge stone he said: "Abu Shakir, do you see the stone, which is in the foot of that portico? To you it seems lifeless and motionless, because you do not see the brisk motion, which is inside the stone. Again it is lack of knowledge or your ignorance, which would not let you believe that there is motion inside

"I have heard, O Abu Shakir, that your father was a pearl merchant. Perhaps you may have some knowledge about pearls. But I know all about pearls and precious stones. I can also appraise their market value. If I wanted to get rich I would have worked as a jeweller. Can you test and recognise a precious stone? Do you know how many kinds of rubies and emeralds there are in the world?" "I know nothing about them", replied Abu Shakir. "Do you know how many kinds of diamonds there are and what colours they have?" asked Imam Jafar as-Sadiq.

"I do not know", replied Abu Shakir. Imam Jafar as-Sadiq said: "I am not a jeweller, but I know all about the pearls and precious stones. I also know where they come from. All jewelers must know about gems, what I know, but few of them know their sources."

"Do you know what makes a diamond shine?"

"I never was a diamond merchant, nor was my father. How can I know why diamonds shine?; replied Abu Shakir.

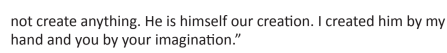
Said the Imam: "Diamonds are obtained from the beds of rivers and streams. Rough diamonds are cut by experts. This is the cut of a diamond, which gives it its brilliance. Those who are experts in cutting diamonds are trained from the childhood in the profession of their fathers and forefathers. Cutting a diamond is a very delicate and difficult art. A diamond is cut only by a diamond."

"Abu Shakir, I have said all this simply to show to you that if I wanted to accumulate wealth, I could have done so by making use of my knowledge about jewels. I have replied to your accusations and now I shall deal with your objections."

"Abu Shakir, you have said that I have fabricated stories and ask the people to worship Allah, who cannot be seen. You refuse to acknowledge existence of Allah, because He cannot be seen. Can you see inside your own body?"

Replied Abu Shakir: "No, I cannot."

Imam Jafar as-Sadiq said: "If you could have seen what is inside you, you would not have said that you do not believe in Allah, who cannot be seen."



Imam Jafar as-Sadiq (A. S.) did not say a word during the long tirade of Abu Shakir. Sometimes his students, who were present, wanted to intervene but he asked them to remain quiet. When Abu Shakir stopped his lengthy discourse, the Imam asked him, if he had anything more to say. Retorted Abu Shakir:

"By introducing your invisible Allah to the people, you want to acquire wealth and position and have a respectable, comfortable and luxurious life. **These are my last words. I do not want to say anything more**."

Imam Jafar as-Sadiq (A.S.) said: "I would like to start with the last part of your speech. Your accusations that I want money, position and a comfortable life would have been justified if I was living like a caliph. You have seen today that I have eaten a few morsels of bread only and nothing else. I invite you to my house to see for yourself what I will have for dinner and how I live."

"Abu Shakir, if I wanted to acquire wealth and have a good life, as you say, I was not obliged to teach and preach to get rich. I would have earned money and got rich by my knowledge of chemistry. Another way to get rich was to do business. I have more knowledge about foreign markets than any merchant in Medina. I know what goods are produced in different countries and where to sell them for profit. I also know how to bring them here to reduce the cost of transport. Our merchants import goods only from Syria, Iraq, Egypt and some other Arab countries. They do not know what goods are available in Isphahan, Rasht and Rome, otherwise they would have imported them and sold them with profit."

"Abu Shakir, you have said that I ask the people to worship Allah to deceive them and to get rich. I must tell you that I have never taken anything from anyone, except some fruits as presents. One of my friends sends to me every year fresh dates from his garden and another some pomegranates from Taif. I accept these presents so that they may not get offended."





their god does not appear before them, because whoever casts his eyes on it, would instantly die."

"Your Allah is also like the veiled god of the Hindus. It is out of His mercy that He does not appear before us. If he does, we shall surely die. You say that the universe was created by Allah, who did not talk to anyone, except to the Prophet of Islam. As a matter of fact the universe came by itself. Does anyone create the grass, which grows in the field? Does it not grow and get green by itself? Does anyone create the ants and the mosquitoes? Do they not come out by themselves?"

"I must tell you, who claims to be a scholar and the successor of the Prophet, that among all the stories, which circulate among the people, none is more absurd and baseless than the story of Allah, who cannot be seen. There are many baseless stories, but they, at least, depict real life and present before us the people and personalities, who may themselves be fictitious, but their acts and deeds are like those of real human beings. We can see them. They eat, they drink, they talk, they sleep and they love. When we read these fictitious stories, we enjoy them. We know that they are false, but we see in them the faces of men and women, who are like us. The people mentioned in the stories might not have existed, but our common sense accepts existence of such people in the world. However, when we cannot see, feel or touch your Allah, our logic and reasoning, which depend upon our senses, do not accept his existence."

"I know that some people, who have been deceived by you, believe in your invisible Allah, but you cannot deceive me and make me believe in Him. I worship God, who is made of wood and stone. Although my God does not talk, but I can see him with my eyes and touch him with my hands."

"You say that the God whom I have made from my own hands is not worthy of being worshipped, while you ask the people to worship Allah, you have created by your imagination. You deceive innocent people by saying that your imaginary Allah has created the universe, but I do not deceive anyone. No one created the universe. There was no need of any god to create it. It came by itself. God can-



# **Appendix**

#### Imam Jafar AL-Sadiq (as) & Abu Shakir

Jafar as-Sadiq (A. S.) was one of the most patient and tolerant teachers of his time. He used to take his classes every day. After his lectures he would listen and reply to the objections of his critics. He had asked his critics, who attended his classes, not to interrupt him during his lectures. They were quite free to ask him any question or raise any objection after the classes were over.

Once Abu Shakir, one of his opponents, said to him: "Would you allow me to say something and ask some questions?"

"Yes, you can", replied Imam Jafar as-Sadiq.

Said Abu Shakir: "Is it not a myth that there is Allah? You want people to believe in a thing which does not exist. If there was Allah, we could have felt his existence through our senses. You may say that we can feel His presence by the help of our inner senses, but our inner senses also depend upon our five outer senses. We cannot conjure up an image of anything in which some of our senses were not involved. We cannot conjure up the picture of a person whom we have not met; recall to our memory his voice if we have not heard him and feel the touch of his hand by our inner senses if we have never taken his hand in our hand."

"You may say that we can perceive the presence of Allah by our intelligence and not through our inner or outer senses. But our intelligence also needs the assistance of our five outer senses, without which it cannot function. We cannot make any reasoning or come to any conclusion without the help of our senses. By your imagination you have created a being, which is of your own image. Since you see, talk, hear, work and rest, He also does exactly what you do."

"You do not show Him to anyone. To maintain your hold on the people you say that He cannot be seen. You also say that He was not born from the womb of a woman. He does not procreate and that He would not die. I have heard that there is an idol in India, which is hidden behind a curtain and is not allowed to be seen by the Hindu devotees. The custodians of the idol say that it is out of mercy that





- doi:10.1371/journal. pone.0065111.
- 15.Thompson, Janna.(1998).

  Discourse and Knowledge:

  Defence of a collectivist ethics.London: Routledge.
- 16. Ulrich, Werner. (2013)." Discourse ethics and deliberative democracy, or the difficult path to communicative practice- Habermas 3 (1st half). Ulrich's Bimonthly.
- 17.de Vera ,Dennis .92014). Habermas, Discourse Ethics, and Normative Validity. Kritike .8:2: 139-166
- 18. Wellmer, Albrecht. (1991)."
  Ethics and Dialogue: Elements of Moral Judgment in Kant and discourse
  Ethics". The Persistence of Modernity: Essays on Aesthetics, Ethics and Postmodernism. Trans. David Midgley. Cambridge: Politty press.

- 19. Wojciechowski, Bartoz. (2010)." Discourse Ethics as a Basis of the Application of Law" Interpretation of Law in the Global World: From Particularism to a Universal Approach. Ed. J. Jemielniak& P. Miklaszewicz.pp. 53-69.
- 20.Available at : http:// www. springer.com/978-3-642-04885-2





## **Bibliography**

- Abizadeh, Arash. (2005)."In Defence of the Universalization Principle in Discourse Ethics". The Philosophical Forum. XXXVI:2.pp.193-211.
- 2. Flyvbjerg,Bent.(2000).Ideal eory,RealRationality:Habermas Versus Foucault and Nietzsche. The Challenges for Democracy in the 21st Century.
- 3. Habermas, Jurgen. (1984). The Theory of Communicative Action, Volum 1:Reason and the Rationalization of Society. Boston:Beacon Press.
- 4. (1985)."Questions and Counterquestions". Habermas and Modernity. Richad J. Bernstein(ed). Cambridge: MIT.
- 5. (1987). The Theory of Communicative Action, Volum 2. Boston: Beacon Press.
- (1990).Moral Consciousness and Communicative Action,trans Christian Lenhardt and Shierry Weber Nicholsen. Cambridge:MIT.
- 7. (1991)."A Reply" in Axel Honneth and Hans Joas(Ed.).Communicative Action.Cambridge:Polity press.
- 8. (1993). Justification and Application: Remarks on Discourse Ethics. Trans. Ciaran Cornin. Massachusetts: MIT.

- Hook, Derek & Byron Rienstra. (2006).
   Weakining Habermas: the Undoing of Communicative rationality. Available at http:// eprints. Ise. ac. uk/955/
- 10.Mirza, KaukabAli.Trans.(2012). The Great Muslim Scientist &Philospher Imam Jafar Ibn Muhammad As Sadiq(AS). Lahore:Qayyam Publications.
- 11.Mitrovic,Ljubisa.(1999)." New Social Pradigm :Habermas's Theory of Communicative Action".FactaUniversitatis .2:6/2. pp 217-223.
- 12. Pomeroy, Helen.
  (n.d.)." Habermas' Discourse
  Ethics as the Foundation of
  Legitimate Laws". Rounhouse:
  Journal of Critical Theory and
  Practice. 1:1. Available at:
  http://www.essl.leeds.ac.uk./
  roundhouse
- 13. Pravica, Tamara Eileen (1999).
  Communicative Ethics: Developing a Practical Procedure of Discourse. Thesis University of Toronto.
- 14. Schaefer M, Heinze
  H., RotteM, Denke
  C(2013)."Communicative
  Versus Strategic Rationality:
  Habermas theory of Communicative Action and the Social
  Brain". PLOS One 8(5) e65111.





neutrality, and transparence. They discuss a matter that is general which is the presence of a Being to be worshipped. The debate is over Who is that God. The Imam gives many proofs to support his argument that the only Being worthy to be worshipped is Allah. AbuShakir admits that he cannot live without worshipping an idol. The force of the argument of Imam As Sadiq (AS) make the man full of doubts, though not yet convinced. Moreover, the Imam takes his role to tell Abu Shakir that this doubt in worshipping idols with the necessity of having a being to worship is the beginning for worshipping Allah. The transparency in communication between the Imam and Abu Shakir is shown in their aims and intentions that are known openly to each other from the beginning. The force of the Imam's argument causes doubt to Abu Shakir's attitudes.

#### 3.Conclusion

Testing the argument between Imam Saddiq (AS) and Abu Shakir in terms of Habermas' theory of discourse ethics and communicative rationality shows the power of argumentation of the Imam .The force of his argument defeats AbouShakir's skeptics and make him suspect his own attitude.The high style of the Imam and the comprehensibility of his speech in addition to the ideal role taking and neutrality based on rational reasoning give success to win the argument .

schools of thought and with atheists represent a great heritage to theology and human ethics.

In discourse ethics argument establishes normative or ethical truths by examining the presuppositions of discourse. The rational argument of Imam Saddiq (AS)in the appendix shows that the participants adhere to the requirements of rational argument. AbouShakir is free to ask without **coercion**since he has got the permission to ask whatever he likes. He also has **freedom of access** (**openness**). At the end of his lectures the Imam gives chance to any one to ask freely, and everyone has **equal rights** to participate. During Abu Shakir's speechthe Imam permits no interruption by his students to guarantee **neutrality of power**. He waits until Abu Shakir finishes and asks him at the end if he has something to add. Stating that these are his last words ,the Imam replied to him. This shows smoothness and **free access** which the participant needs in communicating his attitudes. It shows also the **ideal role taking** in the act of communication.

The debate that proceeds is also characterized by **truthfulness**. This is represented by the sincere invitation of the Imam to Abu Shakir to visit him at home to make sure of the life the Imam lives. Abu Shakir has the **autonomy** to doubt the truthfulness of the Imam and, realizing this autonomy, the Imam invites him. This act of invitation on the part of the Imam validates his claim and represents an element to enforce his argument to make assertions for what Abu Shakir questions.

At the process level the requirements of argumentation are also realized. Both the Imam and Abu Shakirare competent and allowed to question any assertion and express their attitudes freely. Being ignorant of whatthe Imam tries to reveal and clarify, Abu Shakir argues boldly and freely and questions what the Imam tries to prove. Rational reasoning and good argument of As Sadiq (AS) make these suspects vanish away.

They realize the validity claims of truth, rightness, and appropriateness (comprehensibility).

In this ideal speech situation validity of the argument on both parts comes from **generality**, **autonomy**, **ideal role taking**, **power** 





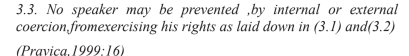
- 1. Validity and truth can be ensured ,as Flyvbjerg (2000:3) concludes through five requirements:
- 2. The requirement of **generality**: that no party affected bywhat is being discussed should be excluded from the discourse.
- The requirement of autonomy: that all participants should have equal possibility to present and criticize validity claims in the process of discourse
- 4. The requirement of **ideal role taking**: that participants must be willing and able to empathize with each other's validity claims.
- 5. The requirement of **power neutrality**: that existing power differences between participants must be neutralized such that these differences have no effect on the creation of consensus
- 6. The requirement of **transparence**: that participants must openly explain their goals and intentions and in this connection desist from strategic action.

The intersubjective validity of these claims "is understood as the expression of a potential accord among those affected by a given norm, freely achieved by means of argument" (Wellmer, 1991:145). In such a way human social interaction is approached through acceptability of speech act and not truth conditional semantics, and this what makes validity claims prerequisite for cooperation principles. According to Habermas "we understand speech act when we know the kinds of reasons that a speaker could provide in order to convince a hearer that he is entitled in the given circumstances to claimvalidity for his utterance \_in short ,when we know what makes it acceptable" (1998:232)

#### 2. Discussion

This part discusses Mirza's translation(2012) of the argument between Imam As Sadiq (A.S) and an atheist called Abu Shakir.Imam Jafar Ibn Muhammad-Al-Sadiq (A.S) is the sixth infallible Imam or spiritual leader and successor to the prophetMuhammad (PBUH). He is known for histolerance, wisdom, liberal andenlightened views on learning. His debates with scholars belonging to different





Habermas formulates the U principle in stating that "for a norm to be valid ,the consequences and side effects that its *general* observance can be expected to have for the satisfaction of the particular interests of *each* person affected must be such that all affected can accept them freely" (1990:120).

Throughout moral argumentation and philosophical justification participants reach understanding throughstages of cognitive evolution and processes of reasoning. Being based on rationality and since only responsible people behave rationally , communicative action is counted on responsible people who can orient their work on validity claims

## 1.2.2. Validity Claims

Human processes for reaching reciprocal understanding in social life are universal. To get this mutual understanding participants raise validity claims that are defended by reason. They claim "truth for statements or existential presuppositions, rightness for legitimately regulated actions and their normative context", and "truthfulness or sincerity for the manifestation of subjective experiences" (Habermas, 1984:99). Habermas (,1984:39) gives claims that are implied in any utterance as: truth, rightness, and appropriateness (comprehensibility or wellformedness). Leaving wellformedness aside, Habermas (ibid:99) states the participant must give at least the following three claims:

- 1. That the statement made is true ( or that the existential presuppositions of the propositional content mentioned are in fact satisfied);
- 2. That the speech act is right with respect to the existing normative context (or that the normative context that it is supposed to satisfy is itself legitimate); and
- 3. That the manifest intention of the speaker is meant as it is expressed.



they suppose that the conditions of "ideal speech situation" are sufficiently realized (ibid:57)

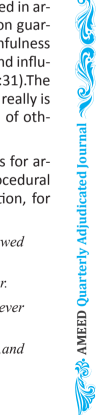
Rationality and consensus ,on which validity claims are built , represent the core of Habermas' theory. Communicative action aims at "clarifying the presuppositions of the rationality of processes of reaching understanding, which may be presumed to be universal because they are unavoidable" (Habermas, 1985:196).

## 1.2.1. Rational Argumentation

Validity ,rule of argument , or universalization principle "U", as Habermas calls it, is basic to discourse ethics"D" and leads to it. This principle is indispensable to moral argumentation logic and built on the fact that "every argumentation, regardless of the context in which it occurs rests on pragmatic presuppositions from whose propositional content the principle of universalism (U) can be derived" (Habermas, 1990:85). For him, anyone seriously engaged in argumentation must presuppose that the context of discussion guarantees freedom of access, equal rights to participate, truthfulness of participants, absence of coercion in adopting positions and influenced by the force of the better argument (Habermas, 1993:31). The individual himself is the ultimate authority for judging what really is in his own interests and remains amenable to the criticism of others.

Pravica refers to Alexy's three levels of presuppositions for argumentation referred to by Habermas as :production ,procedural and process levels. The third(process) level of argumentation, for Habermas, requires that :

- 3.1. Every subject with the competence to speak and act allowed to take part in a discourse
- 3.2.a. Everyone is allowed to question any assertion whatever.
- 3.2. b. Everyone is allowed to introduce any assertion whatever into the discourse.
- 3.2. c. Everyone is allowed to express his attitudes ,desires ,and needs.







carries with it connotation based ultimately on the central experience of the unconstrained ,unifying,consensus-bringing force of argumentative speech,in which different participants overcome their merely subjective views and,owing to the mutuality of rationally motivated conviction,assure themselves of both the unity of the objective world and the intersubjectivity of their lifeworld. (1984:10)

The lifeworld or "context-forming horizon" represents unproblematic an prereflexive background that plays a constitutive role in the achievements directed to achieve understanding (Habermas,1991:223).

## 1.2. Communicative Rationality

Communicative rationality refers to communicative reason or being engaged in arational argument or a discourse with "a noncoercively unifying ,consensus-building force" in which "participants overcome their at first subjectively based views in favor of a rationally motivated agreement" (Habermas,1987:315).

The strength of the position of communicative rationality comes from the force of the "unconstrained, unifying, consensus-bringing" argumentative speech in which participants transcend their subjectivity to arrive at "both the unity of the objective world and the intersubjectivity of their lifeworld", owing to the mutuality of rationally motivated conviction (Habermas, 1984:10).

Participants in a conversation , in this sense, can justify what they utter and provide evidence. The ground on which Habermas set his theory of communicative rationality is reason and the force of better argument. Participants convince each others by "pragmatic assumptions" and not "institutionalized arrangements" in an idealized context . This context guarantees: "freedom of access (openness) , equal rights to participate, truthfulness on the part of participants, absence of coercion in adopting positions , and so on" (Habermas, 1993:31). The rule of argumentation in which they are engaged is derived from these suppositions of rationality and



values" ;and,the zone that colonizes it (i.,e)"system"or "the sphere of material reproduction dominated by capitalism" (ibid).

The lifeworld is the social environment (the everyday life established on relatonships with others) while the social system refers to structured and institutionalized interaction patterns among people as economic ,political and legal-normative. The lifeworld rationality is dominated by the system because the "communicative practices of the lifeworld tend to be progressively transmuted, through the influence of the steering media of money and power into system environments" (ibid:5).

Mitrovic (1999:220) clarifies this stating that the social systems (by means of controlling media of money, power, influence and value) affect human behavior despite direct interaction and individual personal interests, and, with time and human society development systems get separated from the lifeworld so that new modern institutions (based on principles of social integration, knowledge, legitimacy and regulation) start to mediate among people. The rational range of these system institutions gets narrower and they become social blockage factors and lose legitimacy. The system starts narrawing human free space and subdue worldlife, and the way out is searched in "communicative rationality" to strengthen the autonomy of civil society and expand the free action and communication to "bring about rational decisions founded upon rational argumentation and consensus instead of upon strengthening of authoritarian government forms and system enforcement" (ibid:220).

Habermas' theory of communicative action comprises two kinds of rationality: the communicative reasoning (action) and the strategic one which oppose each other. The communicative action is "oriented towards mutual conflict resolution through compromise" while the "strategic action oriented towards other persons from a utilitarian point of view ", i.,e. manipulating others(Schaefer et al, 2013:1). The communicative reasoning which is morally desirable is inherent in language and semantics whereas the strategic use of language is parasitic and strategic rationality is unsociable and morally undesirable (ibid).



discourse(Thompson,1998:32). In this ideal speech situation people are equal in competence and free from intellectual disabilities, psychological or social repressions and accept only conclusions that are supported by the strength of the best reasons(ibid:33). In his *Justification and Application* (1994:31-32) Habermas states that the program of justification pursued by discourse ethics derives from suppositions of rationality a rule of argumentation for discourses in which moral norms can be justified. A norm is justified when the participants of the actual discourse are unanimous and where the power of argument is above the argument of power (Wojciechowski,2010:55).

Discourse ethics is summarized by Pravica (1999:14) as:

a conflict resolution theory based within the process of argumentation. It deals with moral dilemmas or conflicts in which people have not come to an understanding. It offers a process whereby ,through reasoning, participants can come to some form of moral understanding. It does this ,not by generating principles, but by offering a process for discussing moral issues intended for moral understanding

( D) is a discourse ethical and theoretical principle that welds communicative action and communicative rationality altogether.

#### 1.1. Communicative Action

Communicative action refers to a process of deliberate interaction between individuals and argumentation. Habermas established this theory on different sources: Buhler's reference semantics , Frege's truth semantics (developed by Wittgenstein and others , and Searl's speech acts and Chomsky's structuralism.

The core of Habermas' discourse ethics is the communicative ideal set in his theory of communicative action. In this theory ,Pomeroy states(n.d:3)that Habermas sees the modern world as divided into two distinguishable zonesof human activity: the "lifeworld" zone that consists of friends ,families and peers that represent "the sphere of symbolic reproduction where individuals recreate their understandings of each other and themselves ,as well as norms and





#### 1. Disourse Ethics

Discourse ethics (D) is a formal moral theory proposed by the German philosopher JurgenHabermas (1929-) as a normative ethics for pluralistic societies that have no single overarching moral authority. This theory has no single version . It was anticipated by G.H.Mead (1962) and pursued by a number of philosophers as Apel(1990), Wellmer (1991), Benhabib(1992) Wingert(1993), Forst (2012) and others; and has been open to different perspectives and modes of thinking. Basing his theory onKant's morality and formal ethics and the interaction between philosophy and different social sciences, Habermas aims at producing a systematic, comprehensive framework for the critical social theory and communicative rathionality in which the moral principle is founded on universal structures of argumentation

Discourse ethics is based on Habermas' vision of the communicative rationalization of society. It "seeks to ground the theory of moral action in an ethos of communicative practice" in which people "see themselves as free and responsible members of a community that offers space for a plurality of forms of life...settle conflicts with others on the basis of mutual tolerance, respect and deliberation" (Ulrich, 2013:6). In this sense, discourse ethics can be seen as a means to achieve human co-existence because it leads to " such a way of justifying norms and obligations which in case of a conflict among the intra-particular moral religious or view- of -theworld notions can constitute an elementary, common ground for an acceptable agreement" (Wojciechowski, 2010:54). Ethics justification is the ground of discourse ethics and it is reached when the power of agreement wins over the argument of power, when the principles, rules and arguments that order discourse are open to public discussion and can be agreed upon on a deeper level of justification(ibid:55).

Habermas adopts a consensus theory of truth in which the right is determined by what is universally agreed upon in

النزاع ونصل لاجماع عقلائي لان هناك أساس للأخلاق في الافتراضات التداولية للخطاب نفسه. ويستند هبر ماس على تداولية اللغة التي تتوسط الافعال البشرية من خلال التواصل بنمط من العقلائية التواصلية للافعال التي تتجه للوصول إلى الفهم او الموافقة المشتركة بسبب الوصول الى تفسيرات مشتركة للعالم المتحقق.

تتخذ هذه الدراسة نظرية اخلاقيات الخطاب لهابر ماس منهجا لتحليل نموذج من الاحتجاج من موروث الامام الصادق عليه الغنى الوافر.وهذا الاحتجاج حدث مع الكافر ابو شاكر الديصاني وترجمها بامانة الى اللغة الانجليزية كوكب على مبرزا (٢٠١٢). ويبين البحث قوة وحسن المجادلة اذيتبع الامام منطقا مؤثرا وعقلائية تواصلية ليفوز بالمجادلة اعتمادا على على فعل التواصل وصحة الادعاء التي يراعيها الامام ومن يخاطب.





## ملخص البحث

ان أول من قدم اخلاقيات الخطاب هو عالم الاجتماع والفيلسوف الالماني يو رغن هابر ماس (١٩٢٩) مخاطبا بها منظر واالخطاب وليس ممارسوه. وقد قادته نظرية الفعل التواصلي الى ان يطور اخلاقيات المحاججة (١٩٨٤ و١٩٨٧ و١٩٩٠ و١٩٩٦)، وتستند هذه النظرية إلى حقيقة إننا بوصفنا بشر نتمكن من تنسيق أفعالنا مجتمعة من خلال اللغة والتواصل مما يجعلنا قادرين على فهم بعضنا البعض وبناء الموافقةاً فالنقاش والحوار العقلائي عند التواصل بحثا عن الحجة الاقوى يوصلنا الى الموافقة وليس عناصر الخطاب الأخرى مثل القوة او الدرجة او العقيدة والدين.فعند تشكيل الألفاظ (او عند المجادلة) يقدم المتحدثون حجج نافذة متمثلة بقول الحقيقة و الصحة والأمانة (١٩٩٠) كي يفوز الجدل الأحسن نهاية المطاف في هذا الموقف الكلامي المثالي الذي يتمتع فيه المشاركون بفرص متساوية للتعبير عن مواقفهم ويجدوا إصغاء. ومن اجل ان يكون الشخص مقنعا عليه ان يقدم حجة مقنعة أيضا وعلى الرغم من هذا فانه حر في ان يقول نعم او لا للحجج النافذة المقدمة ويحترم حق الأخر للقيام بعمل مماثل. فهذا الجدال مستند الى عالمية اخلاقية وهذا المؤشر من الكونية يبرهن ماهو صالح أخلاقيا اذبجري تبرير واختبار الحجج النافذة وفق مبدا الكونية بغية الوصول الى موافقة (او تسليم) مرض مشترك طالما ان المنطق مفهوم عالمي.

يخط هامبرز منهجا أخلاقيا للمجادلة في المجتمعات التعددية التي تختلف في القيم وليس لها مرجعية أخلاقية موحدة او مطلقة .ومع هذا يمكن ان نحل

Habermas theory of Discourse Ethics is taken in this study as a model to analyze a debate from the tradition of Imam JafarAs-Sadiq (A.S ), as his tradition is rich in this aspect. This debate is with an atheist (Abu Shakir As....) which is translated faithfully into English By K.A. Mirza (2012). This shows the force of the Imam's argument and the extent to which he presents influential reasoning and communicative rationality to win over by depending on validity claims that are considered by him and his interlocutor.





#### **Abstract**

Discourse ethics was first introduced by the German philosopher and sociologist Jürgen Habermas' (1929) as addressing theorists rather than practitioners .His theory of communicative action led him to develop a discourse ethics for argument (1984,1987,1990 and 1996).

This theory is based on the fact that as humans we are able to coordinate our actions jointly through language and communication which make us able to understand each other and construct agreement. The rational discussion and debate in communication seeking the force of the better argument may convey to agreement and not other factors that control discourse as power, rank or the dogma of tradition or religion. In making utterances (or debates) speakers implicitly make validity claims of Truth, Rightness and Sincerity (1990) that the better argument wins at the end of this ideal speech situation; in which participants equally have the opportunity to express their position and be heard. To persuade, one should present a convincing argument, yet, one is free to say yes or no to the validity claims presented and respect the rights of others to do the same. It is an argumentation that is based on moral universalization .This marker (of universalization) indicates what is ethically valid; (i.e,)validity claims are justified and tested against the principle of universalization to reach a mutually satisfying agreement since reason is universal.

Habermas delineates a formal ethical approach for argumentation between pluralistic societies that differ in values and have no single moral authority, yet, they can resolve conflict and reach rational consensus because there is a foundation of morality in the pragmatic presuppositions of the discourse itself. He relies on pragmatics of language that mediates human actions through the process of communication; a sort of communicative rationality to actions that are oriented towards reaching mutual understanding or mutual agreement by means of shared interpretations of the world achieved .

## من البحوث المشاركة في

# مُؤتبِرُ الْعَبَدُ الْعُلْبِ عِلْهُ الْمُوالَّةِ الْتُ

المنعقد تحث شعار

نايقي في رجم الإسكار المربقي

وبعنوان

للمدة من 17-8 أي لول 2015م 3-4 ذي الحجة 1436هـ برعاية العتبة العباسية المقدسة

A research paper taken from

Al-Ameed Journal Third Global Academic Conference
Uunder the Auspices of General Secretariat

of Holy Al-Abbas Shrine

held as of 17 to 18 -09- 2015

3 - 4 Thelhujja 1436

Under the slogan

Under the Shade of Al-Ameed
We Do Meet to Augment
CHOSEN PROPHET AND HIS CHASTE
POSTERITY HUMAN SCIENCES FOUNT
AND TRIBUTARIES



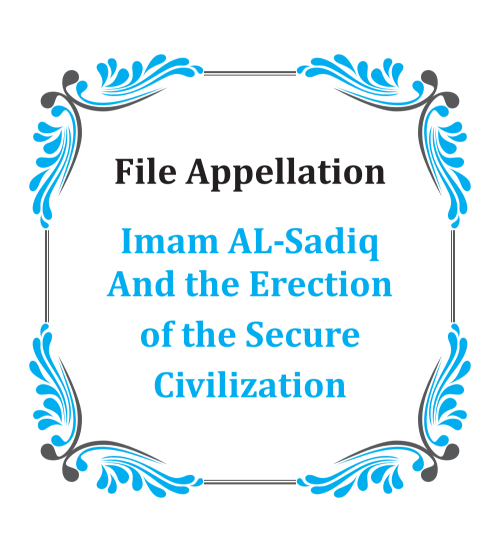
Discourse Ethics
in the Tradition of
Imam Jafar Al-Sadiq
An Analysis
and a Translation
into English

أخلاقيات الخطاب في موروث الإمام الصادق عليه تحليل وترجمة إلى اللغة الانجليزية

Asst. Prof. Dr. Maha Tahir Eesa University of AL Qadisiyah College of Education for Women Department of English

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي Turnitin - passed research









#### ... Edition word ...

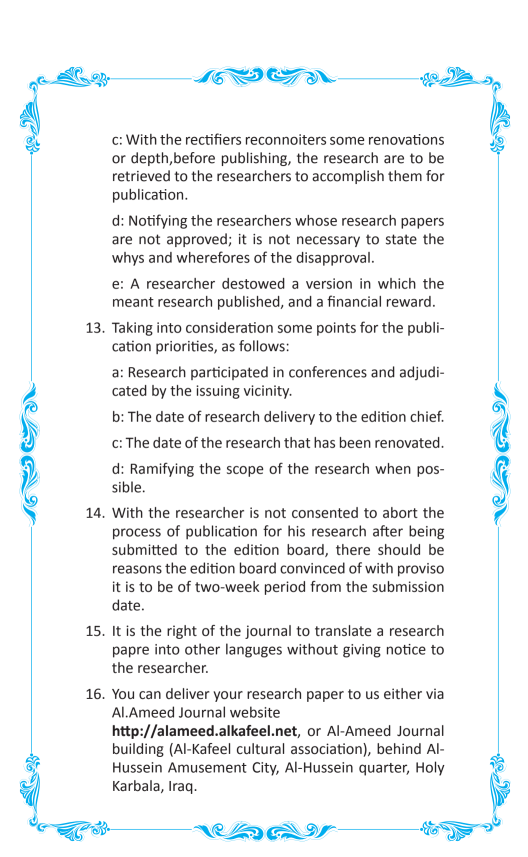
Most Compassionate, Most Merciful

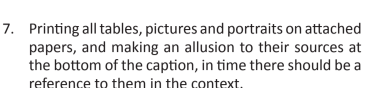
Thanks be to Allah the Evolver of the Universe, Most Fragrant prayer and highly commenced peace be upon our master and mawlana Abialqassim Mohammed the honest and the trustful and his brave, immaculate and benevolent posterity.

Now...

It is the sixteenth edition of the Al-`Ameed Journal bursting onto the light with sight that the journal is to be the abode of researchers and scholars and the terminus of their knowledge products in the hope of being a serene portrait to the scientific and research field for our large Islamic nation and being a free pulpit for every thought transpiring truth and for every quill venerating his research and ethical responsibility for the sanctity sake of the academic authenticated lesson. As such a quill purports supreme ,towering and prolific.

Such an edition imbues veneration from the fragrant chronicle of our master Imam Ja`afir Al-Sadiq Ibn Mohammed Al-Baqir Ibn Imam Ali Ibn Al-Hussein Ibn Ali Ibn Abitalib (Peace be upon them all), the chronicle is a fortress to the people of knowledge devouring unabated waves of readings in all the walks of science and knowledge. For a school, peerless, is a humanitarian experience for being the concatenation of the prophetic blessed school; the school of Taha people, the creatures of Him and the disciples of the revelation, Al-Wahi.





- 8. Attaching the curriculum vitae, if the researcher cooperates with the journal for the first time, so it is to manifest whether the actual research submitted to a conference or a symposium for publication or not. There should be an indication to the sponsor of the project, scientific or nonscientific, if any.
- 9. For the research should never have been taken from a thesis or dessertation or published previously, or submitted to any means of publication; in part, the researcher is to make a covenant certifying the abovementioned cases.
- 10. In the journal do all the published ideas manifest the viewpoints of the researcher himself; it is not necessary to come in line with the issuing vicinity, in time, the research stratification is subject to technical priorities.
- 11. All the research studies are to be subject to Turnitin.
- 12. All research exposed to confidential revision to state their reliability for publication. No research retrieved to researchers; whether they are approved or not; it takes the procedures below:
  - a: A researcher should be notified to deliver the meant research for publication in a two-week period maximally from the time of submission.

b: A researcher whose paper approved is to be apprised of the edition chief approval and the eminent date of publication.





#### **Publication Conditions**

Inasmuch as Al-`Ameed [Pillar] Abualfadhal Al-`Abass cradles his adherents from all humankind, verily Al-`Ameed journal does all the original scientific research under the provisos below:

- 1. Publishing the original scientific research in the various humanist sciences keeping pace with the scientific research procedures and the global common standards; they should be written either in Arabic or English and have never been published before.
- Being printed on A4, delivering a copy and CD having, approximately, 5,000 - 10,000 words under simplified Arabic or times new Roman font and being in pagination.
- Delivering the abstracts, Arabic or English, not exceeding a page,350 words, with the research title.
- 4. The front page should have; the name of the researcher / researchers, address, occupation, (Inglish & Arabic), telephone number and email, and taking cognizance of averting a mention of the researcher / researchers in the context.
- Making an allusion to all sources in the endnotes, and taking cognizance of the common scientific procedures in documentation; the title of the book and page number.
- Submitting all the attached sources for the marginal notes, in the case of having foreign sources, there should be a bibliography apart from the Arabic one, and such books and research should be arranged alphabetically.





### **Edition Manager**

Asst. Prof Dr. Shawqi Mustafa Al-Moosawi (Babylon University)

### **Edition Secretary**

Radhwan Abidalhadi Al-Salami

#### **Executive Edition Secretary**

Sarmad Ageel Ahmed

#### **Edition Board**

Prof Dr. 'Adil Natheer (Karbala University)

Prof Dr. Ali Kadhim Al-Maslawi (Karbala University)

Prof Dr. Fouad Tarig AL-Ameedi (Babylon University)

Asst. Prof Dr. Aamir Rajih Nasr (Babylon University)

Asst. Prof. Haider Ghazi Al-Moosawi (Babylon University)

Asst. Prof. Dr. Ahmad Sabih AL-Kaabi (Karbala University)

Asst. Prof. Dr. Khamees AL-Sabbari (Nazwa University) Oman Lecturer. Dr. Ali Yoonis Aldahash (Sidni University) Australia

## **Copy Editors (Arabic)**

Asst. Prof Dr. Sha'alan Abid Ali Saltan (Babylon University)
Asst. Prof Dr. Ali Kadhim Ali Al-Madani (Babylon University)

#### **Copy Editors (English)**

Prof. Dr. Riyadh Tariq Al-`Ameedi (Babylon University) Asst. Prof. Haider Ghazi Al-Moosawi (Babylon University)

#### **Adminstration and Finance**

Akeel `Abid Alhussan Al-Yassiri

#### **Electronic Web Site**

Samir Falah Al-Saffi

layout: raedalasadi





#### **Editor Chief**

Seid. Laith Al-Moosawi
Chairman of the Dept of
Cultural and Intellectual Affairs

#### **Consultation Board**

Prof. Dr. Tariq Abid `aun Al-Janabi
University of Al-Mustansiriya
Prof. Dr. Riyadh Tariq Al-`Ameedi
University of Babylon
Prof. Dr. Karem Husein Nasah
University of Baghdad
Prof. Dr. Taqi Al-Abduwani
Gulf College - Oman
Prof. Dr. Gholam N. Khaki
University of Kishmir
Prof.Dr. `Abbas Rashed Al-Dada
University of Babylon
Prof. Dr. Sarhan Jaffat
Al-Qadesiya University
Prof Dr. Mushtaq `Abas Ma`an

Asst. Prof Dr. `Ala Jabir Al-Moosawi
University of Al-Mustansiriya

University of Baghdad



AL AMEED: Quarterly Adjudicated Journal for Research and Humanist Studies / Al-Abbas Holy Shrine.

- Karbala :

secretary general for Al-Abbas Holy Shrine, 2015.

Volume: Illustrations; 24 cm.

Quarterly - Fourth year and sixteen number (2015-)
P-ISSN 2227-0345

T 15511 2227 0545

E-ISSN 2311-9152

Bibliography.

Text in Arabic; Summaries in Arabic and English language

1. Humanist-periodicals. 2. Humanist-Iraq-periodicals.

3. Ja'far al-Ṣādiq, 702?-765 or 766- Political and social role -periodicals . 4. Arabic language-Grammar-periodicals

A. title.

AS589.A1 A8 2015.V4

Cataloging and classification the library of Al-Abbas Holy Shrine







## Al-Ameed International Centre for Research and Studies

Print ISSN: 2227 - 0345 Online ISSN: 2311 - 9152

Consignment Number in the Housebook and Iraqi Documents: 1673, 2012.

Iraq - Holy Karbala

**Tel:** +964 032 310059 **Mobile:** +964 771 948 7257

http://alameed.alkafeel.net Email: alameed@alkafeel.net



## Republic of Iraq Shiite Endowment Diwan

## **AL-`AMEED**

## Quarterly Adjudicated Journal for Humanist Research and Studies

Issued by
Al-`Abbas Holy Shrine
Al-Ameed International Centre
for Research and Studies

Licensed by
Ministry of Higher Education
and Scientific Research

Reliable for Scientific Promotion

Fourth Year, Fourth Volume, 16 Edition Rabee elawwal 1437, December 2015