

ردمد: ۲۲۲۷-۰۳٤٥ ردمد الالكتروني: ۱۹۱۵-۲۳۱۱

ملف العدد ملف العدد من قطوف الآل في هدي لسانسات الخطاب

العربية المالية المالي

مَحَلَّةٌ فَصِّلِيَّةٌ مُحَكَّمَةً تعنى بالأبحاثِ والدِّراسَاتِ الإنسَّانيَّة

السنة الثالثة. المجلد الثالث. العدد الاول جمادي الأولى.١٤٣٥هـ. آذار٢٠١٤م





جَلَةُ فَصِّلِيّةً مِحَكَّمَةً

تعنى بالأبحاث والدّراسات الإنسانيّة

تَصْدُرُعَنْ الْعَتَبَةِ الْعَبَّاسِيَّةِ المُقَدَّسَةِ مَعْ وَزَارَةِ الْعَتْبَةِ الْعَالِمِ وَالْبَحْثِ الْعِلْمِيِّ مَعْ أَوْ وَالْبَحْثِ الْعِلْمِيِّ مَعْمَدة لأغزاض التَّرْقِيَة الْعِلْمِيَّةِ مُعْمَدة لأغزاض التَّرْقِيَة الْعِلْمِيَّةِ

السَّنَة الثَّالِثَةُ . المجَلدُ الثَّالِثُ . العَدَد الأول جُمِادَى الأَوْلِهِ ٣٥ع هِ آذارُ ٢٠١٤م



### الترقيم الدولي

ردمد: Print ISSN: 2227–0345

ردمد الألكتروني: Online ISSN: 2311 - 9152

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية ١٦٧٣ لسنة ٢٠١٢م

كربلاء المقدسة \_ جمهورية العراق

Tel: +964 032 310059 Mobile: +964 771 948 7257

http://alameed.alkafeel.net Email: alameed@alkafeel.net









المصدر أول مرة، ويذكر اسم الكتاب، ورقم الصفحة عند تكرّر استعماله. ٦. يزوَّد البحث بقائمة المصادر منفصلة عن الهوامش، وفي حالة وجو د مصادر أجنبية تضاف قائمة ما منفصلة عن قائمة المصادر العربية، ويراعى في إعدادها الترتيب الألفبائي لأسماء الكتب أو البحوث في المجلات. ٧. تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويُشار في أسفل الشكل إلى مصدره، أو مصادره، مع تحديد أماكن ظهورها في المتن. ٨. إرفاق نسخة من السرة العلمية إذا كان الباحث يتعاون مع المجلة للمرة الأولى، وعليه أن يُشر فيها إذا كان البحث قد قدّم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنه لم ينشر ضمن أعمالها، كما يُشار إلى اسم أية جهة علمية، أو غير علمية قامت بتمويل البحث، أو المساعدة في إعداده. ٩. أن لا يكون البحث قد نشر سابقاً، وليس مقدما إلى أية وسيلة نشر أخرى، وعلى الباحث تقديم تعهد مستقل بذلك. ١٠. تعبر جميع الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها، ولا تعبّر بالضرورة عن وجهة نظر جهة الإصدار، ويخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنية. ١١. تخضع البحوث لتقويم سرّى لبيان صلاحيّتها للنشر، ولا تعاد البحوث إلى أصحابها سواء أقبلت للنشر أم لم تقبل، وعلى وفق الآلية الآتية: أ) يبلّغ الباحث بتسلّم المادة المرسَلة للنشر خلال مدّة أقصاها



بسم اثله الرحمن الرحيم

#### Republic Of Iraq Ministry Of Higher Education & Scientific Research

Research and Development



#### جمهورية العراق وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

دائرة البحث والتطوير

No 1

Date:

د اد / / / ۲ : في ها د اد / / / ۲ : في ها



العنبة العباسية المقدسة / قسم الشؤون الفكرية والثقافية

م/مجلة العميد

تحيـــــة طيبـــــة..

اشارة التي رسالتكم الالكترونية الواردة بتاريخ ٢٠١٢/٣/١١ و بكتابنا المرقم ب ت ١٢٣٦/٤ في ٢٠١٢/١٢/٠ ، ونظرا لحصول مجلتكم (مجلة العميد ) على الترقيم الدولي (ISSN) الخاص بها ، تقرر إعتماد المجلة اعلاه لاغراض الترقية العلمية .

أم.د محمد عبد عطية السراج المدير العام لدائرة البحث والتطوير ٢٠١٢/٣/١٢

نسخة منه الي:

البحث والتطوير/قسم الشؤون العلمية

الصادرة

رالوقع الالكورين للدائرة) www.rddiraq.com

Email scientificdep@rddiraq.com

Tel: 7194065

الهالف / ١٥ / طالعا/٢



#### كلمة العدد

أن تنظر إلى النصّ من عين ثالثة؛ ذلك تمحيص عميق، هكذا كان ملف العدد الحالي من مجلة العميد، فمنظار التراث كان عين القراءة الأولى، ومنظار الحداثة وما بعدها كان عين القراءة الثانية؛ فجمعناهما في سلّة واحدة لننتج منها منظاراً ثالثاً محاطًا بقداسة النصّ المنبعث من الآل الطاهرين.

وتأسيسًا على ما مرّ ذكره، وسمنا الملف به (من قطوف الآل الله في هدي لسانيات الخطاب)؛ إذ ضمّ ثلاث دراسات كانت الأولى بعنوان (بنية الحجاج من منظور الخطاب في خطبة الزهراء إلى)، أما الثانية فكانت بعنوان (خطبتا الزهراء الله دراسة في البعد التداوليّ في ضوء نظرية أفعال الكلام)، على حين كان ختام الملف بدراسة (بلاغة الإقناع: قراءة حجاجية في خطب الإمام الحسين الهيلية).

وعوْداً على الخطوة التي بدأناها في العدد السابق من استكمال نشر البحوث المشاركة في مؤتمر العميد العلميّ العالميّ الأول، طرّزنا هذا العدد بثلاثة أبحاث تنوّعت بين ثلاثة حقول معرفية؛ إذ كتب أ.م.د. عادل محمد زيارة من كلية الآثار في جامعة القاهرة بحثًا عن (عهارة مشاهد آل البيت في القاهرة وقدسيتها عند أهل مصر)، أما أ. م. د. فضل ناصر مكوع منجامعة عدن فكتب عن (عدن في الشعر



- ٢١ بلاغة الاقتاع ... قراءة حجاجية في خطب الامام الحسين عَلَيْكَا الباحث رائد حاكم الكعبي .. ماجستير لغة عربية من كلية التربية والعلوم الانسانية في جامعة بابل
- ٥١ خطبتا الزهراء ﷺ ... دراسة في البعد التداولي (في ضوء نظرية أفعال الكلام)

م. د. خالد حوير الشمس..

جامعة ذي قار/كلية الآداب/قسم اللغة العربية

- νν بنية الحجاج من منظور لسانيات الخطاب ... في خطبة الزهراء لك أ. م. د. فاطمة كريم رسن... جامعة بغداد/كلية التربية ابن رشد/ قسم اللغة العربية
  - ۱۱۳ عمارة مشاهد آل البيت ﷺ في القاهرة وقدسيتها عند أهل مصر (دراسة أثارية حضارية)

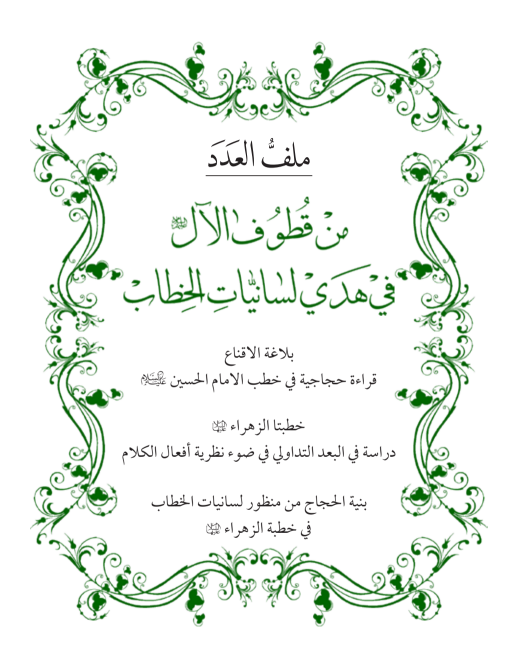
    (من بحوث مؤتمر العميد العلمي العالمي الأول)

ر من بحوت موتمر العميد العلمي العالمي... أ. م. د. عادل محمد زيادة...

كلية الاثار / جامعة القاهرة / جمهورية مصر العربية

عدن في الشعر العربي الحديث (من بحوث مؤتمر العميد العلمي العالمي الأول) أ. م. د. فضل ناصر مكوع... أستاذ الأدب والنقد المشارك جامعة عدن / كلية الآداب / قسم اللغة العربية

| ۲٠٣         | الثّورة التّونسية والعدالة الاجتماعية (التّجانس الغائب)          |
|-------------|------------------------------------------------------------------|
| 1 - 1       | (من بحوث مؤتمر العميد العلمي العالمي الأول)                      |
|             | أ. م. د. مصباح الشيباني جامعة صفاقس/كلية الآداب والعلوم          |
|             | الإنسانية/قسم علم الإجتماع/ تونس                                 |
| 779         | قواعد التجويد للعلامة السيد محمد الجواد العاملي (ت١٢٢٦هـ)        |
|             | (دراسة وتحقيق)                                                   |
|             | م. د. عادل عباس النصراوي مركز دراسات الكوفة / جامعة الكوفة       |
| ٣٠٥         | استشراء ظاهرة الفساد المالي في العصر الاموي                      |
|             | أ.م.د. عمار عبودي نصار / الباحث حسين جواد المحنة                 |
|             | كلية الاداب / جامعة الكوفة / قسم التاريخ                         |
| ٣٤ <b>9</b> | الوظيفة الدينية في مدينة الكوفة وإقليمها الوظيفي                 |
|             | أ.م.د. علي لفتة سعيد                                             |
|             | جامعة الكوفة / كلية الآداب / قسم الجغرافية                       |
|             | أ.م.د. احمد حمود محيسن                                           |
|             | جامعة كربلاء / كلية التربية / قسم الجغرافية التطبيقية            |
| ٣٨٩         | أبنية المشتقات في ضوء القياس الصرفي والاستعمال اللغوي            |
| ,,,,        | م. د. رياض عبود الحسيني                                          |
|             | الجامعة المستنصرية / كلية الاداب / فسم اللغة العربية             |
| ٤٢٧         | التلازم الدّلالي للفظة الأنس في القرآن الكريم                    |
| 211         | أ.م. د جنان منصور الجبوري                                        |
|             | جامعة كربلاء / كلية التربية للعلوم الإنسانية / قسم اللغة العربية |
| 15          | The Application of Proximity Principle to Conversa-              |
|             | tional Texts                                                     |
|             | Asst. Lecturer. Nidhal Jalil Hamzah/University of Al-            |
|             | Qadisiya/College of Education/Department of English              |



# <u>~ઌ૱ૹૢૺૹૢૺઌ૱</u>

بلاغة الإقناع قراءة حجاجية في خطب الامام الحسين عليسيالم

The Rhetoric of Convincing
An Argumentative Reading in
Imam Al-Hussein's
(Peace be upon him)
Speeches

الباحث رائد حاكم الكعبي

ماجستير لغة عربية من كلية التربية والعلوم الانسانية في جامعة بابل

Research
Ra'id Hakim Al-Ka'abi
Department of Arabic
College of Education for Human
Scenises





#### ملخص البحث

موضوع بحثنا دراسة الحجاج بوصفه فنّاً من فنون الإقناع، في خطب الإمام الحسين الخيلا، الذي كان وما زال منهل ثراً من مناهل العربية، ومنبع أصيل لمعارفها وفنونها، وهو من السعة والتنوع ما يجعل الباب مفتوحاً أمام دراسات أدبية مختلفة ومتنوعة من حيث الموضوع والمنهج، ونعني بالدراسة هنا النظر في مجموع التقنيات التي اعتمدها الإمام عيلا ليحتج لرأي أو ليدحض فكرة محاولاً إقناع المستمع بها يبسطه، أو حمله على الإذعان لما يعرضه، بهدف تغيير ما في عقولهم وأفكارهم بالتصويب والإصلاح، وهو أمر يقود الباحث حتماً إلى التعريف بمفهوم الحجاج، وما ينطوي عليه من عمليات لسانية وشبه منطقية، ومن ثمّ رصد آلياته وأساليبه المختلفة في (الخطاب الحسيني)، ولم تأت هذه الحجج في خطبه علي بشكل عقلي محض، بل أحاطتها بلاغة الكلمة وما دارت عليها من جماليات بيانية، ليزيد كلامه علي ألقاً وإشراقاً، ومن ثم الإقناع والتأثير.

وقد أظهرت الدراسة بعض الحجج في المجال التطبيقي من خطبه عليه أهمها الخطاب القياسي، والتناقض، والتعدية، والتعريف، والاستدلال بالشاهد او المثل، وغيرها من الأساليب الحجاجية . وينتهي البحث بسؤال، بل هو مطمح علمي عن مدى أثر هذه الحجج وفاعليتها على المتلقين ومدى استجابتهم لها، ليكشف أن الاستجابة كانت من النزر القليل منهم، لان الكلمة لا يمكن أن تؤثر في النفوس الميتة، على الرغم من أن غاية الإمام عليه كانت من تأدية دوره الرسالي، وإعلان كلمة الحق.







#### **ABSTRACT**

This study deals with argumentation as an art of convincing in Imam Al-Hussein's speeches. This implies the devices used by Al- Hussein to convince the audience of what he presents and consequentely to change their minds towards reformation. Additionally, this includes the rhetoric of diction and aesthetics for influence and convincing. The study covers different types of argumentation such as standard discourse, antanomy, transitivity, definiteness, quotation by evidence or proverb and many others. The aim behind this all is to reveal the fact that such argumentations have nothing to influence the dead audience who fought against Al- Hussein although he knew this result very well right from the very beginning, yet he hoped to issue the right word and play the messenger's role.







## مدخل نظري

## الحجاج بوصفه إقناعاً

إن الحديث عن الإقناع بوصفه «عملية خطابية يتوخى بها الخطيب تسخير المخاطب لفعل أو ترك بتوجيهه إلى اعتقاد قول يعتبره كل منها، أو يعتبره المخاطب، شرطاً كافياً أو مقبولاً للفعل أو الترك»(۱) يستدعي بالضرورة النظر في مختلف الحجج التي وظفها المحتج لغاية الإقناع أو الحمل على الإذعان، وبها أنّ البلاغة الجديدة قائمة على مقوّمين هما (البيان والحجاج) فإن التأثير والإقناع في التخاطب الإنساني يستدعي بيانية فاعلة لتحقيقه.

وللعملية الإقناعية أركان ثلاثة:

١) المخاطِب (الخطيب) ٢) الخطاب ٣) المخاطَب

ولكل من هذه الأركان مستويات اقناعية متفاوتة الأهمية:

منها ما يكون بكيفية المتكلم وسمته (طباع الخطيب المستدل وخطابه): وفي ذلك يقول ارسطو: ينبغي أن يكون صاحب الخطاب أهلاً لان يصدّق، ولكي يكون كذلك يجب أن يبدو متصفاً بالحيطة والفضيلة والألفة، ومتى ما توفرت هذه المقوّمات كان الإقناع من انجح الحجج وأنجعها.

ومنها ما يكون بتهيئة السامع واستدراجه نحو الأمر: ويكون ذلك باستهالة الكلام إلى شيء من الآلام المعترية (عواطف، انفعالات) فيجب على الخطيب أن يكون قادراً على خلق مثل هذه العواطف في نفس المخاطب من جهة، وعلى التكيف مع ما يوجد منها عند المخاطب وتوظيفه من جهة ثانية.



ومنها ما يكون بالكلام نفسه، من حيث الاستدلال أو الحجة ونحو ذلك: فإقناع الجمهور يتطلب من المخاطب المحتجّ تقديم أمثلته أو أقيسته أو حججه (٢).

ومن نافلة القول الاتفاق على مفهوم (إجرائي) للخطاب الحجاجي يكون محايثاً للرؤية المفصلية الكلية لمدار البحث، فهو (ظهور الحجة) (٣)، وبمعنى أوسع هو "إستراتيجية تواصلية تسعى إلى التأثير في الآخر بالاعتهاد على تمثّلات حجاجية تكون في شكل أفكار وآراء، وبهذا المعنى يصبح الحجاج شكلاً أو نظاماً تواصلياً يتفاعل فيه ما هو لفظي بها هو غير لفظي، وسيلته اللغة وغايته الإقناع (٤) فهو يشمل جملة من الوقائع والحقائق والافتراضات والقيم والمواضع تشكل مجتمعة بملة من المقدّمات الضرورية في كل خطاب، على ان نبته بملاحظة مهمة وأساسية جوهرها أن الاتفاق المبدئي على جملة المقدمات لا يعني البتّة إقناع المتلقي بها كليّاً، فالحجاج لا يخرج عن إطار الممكن والمحتمل، فمتى ما كان تسليم المتلقي بها كليًا خرجنا من دائرة الحجاج لندخل في دائرة البرهنة العلمية التي تقتضي توافقاً بين الطرفين، ومن ثمّ تُفضي إلى نتائج ضرورية ملزمة، وعليه يمكن القول إن الحجاج عملية لسانية شبه منطقية.

وهذا النعت المعتمد في هذا التصنيف (شبه منطقية) لافت للانتباه، بل محيّر في ظاهره إذ يفترض في الحجة أن تكون منطقية أو لا منطقية، أمّا هذه المنزلة بين المنزلتين فإنها تثير إشكالا محيراً تمامًا كأي منزلة وسطى متأرجحة بين قطبين متناقضين، ولكننا نعلم أن الحجاج في جوهره ينبذ قانون (الكل) أو (لا شيء) بمعنى يرفض الصرامة في ضبط الحدود والفروق ويجد في المنطقة الوسطى المتشحة بالغموض تربة خصبة (٥٠). فحججه تدّعي قدراً محدداً من اليقين من جهة أنها تبدو شبيهة بالاستدلالات الشكلية المنطقية أو الرياضية، ومع ذلك فان من يخضعها إلى







التحليل ينتبه في وقت قصير على الاختلافات بين هذه الحجج والبراهين الشكلية لما فيها من الاختزال أو التدقيق، وهذا يعني أن الحجج شبه المنطقية تتخذ قالبا منطقيا شكلياً تحشر فيه المعطيات وتكيّف فتجعلها شبيهة باستدلال منطقي صارم.

وعلى هذا فكثيراً ما يحتاج المشرعون ودعاة المبادئ ونحوهم إلى هذا الخطاب في خطبهم لإقناع الجهاهير بها يريدون، إذ إن تحقيق فكرتهم أو دعوتهم لا تتم إلا برضا الجمهور عنها وقناعتهم بها، والجمهور لا يخضع للبرهنة العلمية، ولا للطرق الجدلية البحتة، لان الجمهور تتحكم به العاطفة أكثر من التعقل والتبصر، بل ليس له الصبر على التأمل والتفكير ومحاكمة الأدلة البراهين، وعليه أن يجد في ذلك مسلكا أخر، غير مسلك البرهان والجدل المنطقيين، لذا كان التعويل على مفهوم الحجاج كحالة وسطى بين العاطفة والعقل المحضين. وبذلك تكون الخطابة في هذا المستوى ليست منخفضة انخفاضاً بعيداً ولا مرتفعة ارتفاعاً مثله، ولذا قيل «كلم الناس على قدر عقو لهم»(١٠).

## المجال التطبيقي

تُعدّ خطب الإمام الحسين عليه سفراً خالداً في تاريخ الخطابة العربية، لما تحمله هذه الخطب من قيم إنسانية عالية، وانطلاقاً من هذه القناعة، وحرصاً على خدمة تراث أهل البيت على كانت رغبتي الملحّة في تأمل هذه الخطب، وما انطوت عليه من أساليب حجاجية واقناعية، أراد بها الإمام الحسين عليه تأدية دوره الرسالي، وذلك بتخليص الناس من الوهم الأموي القائم على إقناع الناس بأن تسلم الأمويين الخلافة وممارستهم السياسية والاجتهاعية كانت شاذة وظالمة، فكسر الإمام الحسين الطوق الإعلامي المضلل بالأباطيل والأوهام ورصد الأموال، بإعلان كلمة الحق من خلال هذا (الخطاب الحسيني) كيف لا وهو من «أوتي مَلَكة الخطابة من طلاقة





لسان وحسن بيان، وغِنة صوت»(۱)، وقد تضمنت هذه الخطب حججاً مدوية أخذت تقرع آذان أعدائه وتفحم ألسنتهم كاشفاً زيف إعلامهم، مما اسخط الرأي العام عليهم وتساقطت العروش، ثم حدث أن كان مقتل الإمام الحسين عليه من أقوى العوامل في تكاثر أنصار أهل البيت وإثارة النقمة الشاملة على الأمويين (۱).

## تضمنت خطب الإمام الحسين أشكالا حجاجية مختلفة، نذكر أهمها:

## أولا:القياس الخطابي

هو «آلية من آليات الذهن البشري، تقوم بالربط بين شيئين على أساس جملة من الخصائص المشتركة بينهما للوصول إلى استنتاج ما، بألفاظ فيها شيء من الالتباس والاشتراك، بناء على أن القياس يقوم على التجربة، التي ينطلق منها المتكلم لتشكيل صورة استدلالية»(٩) لهذا فالمتكلم عادة ما يخفي المقدمتين ويظهر النتيجة، أو يظهر المقدمتين ويخفي النتيجة، وعليه فهو يستعمل آلية من آليات الحجاج. وسوف نقوم بعرض بعض النهاذج وكيف عملت حجاجياً.

خطبة الإمام الحسين عليه بالبيضة: وفيها بعد حمد الله والثناء عليه، قوله: ((أيها الناس إن رسول الله على قال: من رأى سلطاناً جائراً مستحلا لحرم الله ناكثاً لعهد الله مخالفاً لسنة رسول الله على يعمل في عباد الله بالإثم والعدوان، فلم يُغيِّر عليه بفعل ولا قول كان حقاً على الله ان يُدخله مدخله، ألا وانَّ هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان وتركوا طاعة الرحمن وأظهروا الفساد وعطلوا الحدود واستأثروا بالفيء وأحلّوا حرام الله وحرَّموا حلاله، وأنا أحق من غيَّر..)).(١٠)

وليس بخافٍ أن مضمون هذه الخطبة الدعوة إلى الثورة على الحاكم الباغي المتمثل في حكم بني أمية، فضلاً عن ذلك حملت في طياتها توظيفاً تتجلى فيه مسؤولية







الإمام تجاه الرعية، فعليه إذن أن يقنع مخاطبيه على الجهاد والتصدي لأعدائه، وهذا المقام يتطلب حجاجاً ليقوم بهذه الوظيفة، حيث تضمّنت الخطبة قياساً خطابياً مشتملاً على مقدمتين:

المقدمة الأولى: من رأى سلطانا جائراً ولم يغير منكره ناله العقاب.

المقدمة الثانية: بنو أمية خرجوا عن طريق الرحمن وساروا في طريق الشيطان.

ويمكن استخراج هذه النتيجة: يجب تغيير منكر بني أمية، وإلا نزل العقاب، وأنا قائم لذلك اعتماداً على بيعتكم ونصرتكم.

وفي خطبة أخرى قالها في أصحابه وأصحاب الحربن يزيد الرياحي في (ذي حُسَم) بعد صلاة الظهر، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: ((الله مَا الناسُ فَانَّكُمْ انْ تَتَقُوا الله وَتَعْرفُوا الْحَقَّ لاَهْلهِ يَكُنْ رضى لله، وَنَحْنُ اَهْل بَيْتِ مُحَمَّد صلّى الله عليه وآله و سلّم اَوْلى بوَلايَة هذا الامْر مِنْ هؤلاء الله عين ما لَيْسَ لَهُمْ وَالسّائِرينَ بِالْجُورِ وَالْعُدُوانِ وَإِنْ اَبَيْتُمْ اللّا الْكراهَة لَنا وَالْجَهْلَ بِحَقّنا وَكانَ رَأَيْكُمْ الانَ عَيْر ما أتتني بِهِ كُتُبُكُمْ انْصَرفُ عَنْكُمْ) (۱۱).

يحفُّ هذه الخطبة حجاجاً منطقياً يروم الإقناع بضرورة الخروج لمحاربة الأمويين، إذ يعمد الإمام الحسين عليه قياساً خطابياً تخريجه على النحو الآتي:

م ١: كل من سار بغير الحق لم يكسب رضي الله.

م٢: بنو أمية وأتباعهم ساروا فيكم بالجور والعدوان.

ن: عدم اتباع بني أمية وإتباع الحق والبحث عن أهله، وإلا لن تكسبوا رضا الله، الذي يتم عن طريق الاعتراف بحق أهل البيت الله ولايتهم.





# ثانياً: قياس التمثيل

وهو قياس يستعمل لتقريب الحقائق وإلباس المعاني لبوساً حسيّاً، أو هو «إلحاق احد الشيئين بالآخر، وذلك بأن يقيس المستدل الأمر الذي يدّعيه على أمر معروف عند من يخاطبه او على أمر بديهي لا تنكره العقول ويبين الجهة الجامعة بينهما» (۱۲)، فمن ذلك ما ورد في خطبة الإمام الحسين عيه واعظاً الناس قائلاً: ((اعلموا ان المعروف يكسب حمداً ويعقب أجراً فلو رأيتم المعروف رجلاً لرأيتموه جميلاً يسر الناظرين، ولو رأيتم اللؤم رجلاً لرأيتموه رجلاً قبيح المنظر تنفر منه القلوب وتغض دونه الأبصار)) (۱۳).

فالنص يكشف توظيف الإمام لهذا القياس، إذ رسم على لوحة رائعة ميّز فيها الجميل والقبيح، بين المعروف والمنكر، فمثل لهما بصورة رجل جميل الصورة وآخر مشوّه، وهو يريد ان يبين ان المعروف يشمل كل ما يستحسنه العقل، في مقابل ما ينكره العقل وهو المنكر، وهو في هذا التمثيل يحوّل المعقول محسوساً، ويصيّر الغامض واضحاً، أو انه يقوم بتشكيل بنية واقعية تسمح بإيجاد أو إثبات حقيقة عن طريق التشابه، وبذلك يكون كلامه أكثر واقعية وإقناعاً.

# ثالثاً: التقسيم المستقصي (التقسيم والتفصيل)

وفيه يحاول المحتج الإيحاء والإحاطة بالموضوع لصرف نظر المستمع إلى البحث والتقصي، قال الجاحظ: «فعجب الناس من حسن ما قسّم وفصّل» (١٤٠)، وهذا العجب هو المطلوب هنا لأنه يسهّل الإقناع. فمن التقسيم ما جاء في إحدى خطبه عليه إذ قال ((الناس عبيد الدنيا، والدين لعق على ألسنتهم، يحوطونه ما درّت معائشهم، فإذا محصوا بالبلاء قل الديّانون)) (١٥٠). فحجاجية هذا الخطاب تكمن في







براعة تقسيم هذا الوسط الاجتهاعي ورؤيته له وما حوله وعلاقته بالدين، اذيبعث هذا التقسيم والتقصي الإذعان والإدهاش، «فاللعقة هي الشيء القليل جداً، فلا هي غذاء مشبع ولا يمكن إنكار مذاقها، الا انه مذاق باهت ضعيف لا يؤثر شيئاً ولا يبقى طويلاً، والذين دينهم لعق على ألسنتهم لا يشعرون بان الدين له دور في حياتهم يملأ نفوسهم ويوجه سلوكهم هذا من جانب، ومن جانب آخر لا يشعرون أنهم تجردوا من الدين حتى تؤنبهم ضائرهم ليعود إليهم بل هو لعق يبرح ويلوح ثم سرعان ما يزول بل ينمحي عند البلاء والتمحيص» (١٦٠). فالإمام عليه وظف هذه الحجة لكي يقنع المجتمع بان هذه العلاقة بين الناس والدين المنبنية على شعارات براقة، تسيرها المنافع الذاتية، علاقة واهية لا تصلح لبناء مجتمع إسلامي رصين.

ومن التفصيل قوله على حينها خطب غداة اليوم الذي استُشهِدَ فيه، فحمدَ الله تعالى وأثنى عليه؛ ثم قال: ((يا عبادَ الله، اتقُوا الله، وكونوا من الدنيا على حَذَر؛ فإنّ الدنيا لو بَقِيتُ على أحد أو بقي عليها أحد لكانت الأنبياءُ أحق بالبقاء، وأولى بالرَضاء، وأرْضَى بالقضاء؛ غيرَ أنّ الله تعالى خَلَق الدنيا للفناء، فجديدُها بال، ونعيمُها مُضْمَحِلٌ، وسرورُها مُكْفَهِرٌ، مَنْزِلُ تَلْعة، ودارُ قُلْعة؛ فتزوَّدوا فإنَّ خيرَ الزادِ التقوى، واتَقُوا الله لعلكم تُفْلِحون))(۱۷).

فقد سلّطت هذه الخطبة المباركة على الدنيا ومدلولاتها وما يترتب على هذه الدلالة، وأعطت الفرق بين الحياة الدنيا والحياة الآخرة، أما حجاجيتها فتظهر من خلال هذا التفصيل البليغ الذي صرّح به الإمام عليه وقام بحصر أوصاف الموضوع والإحاطة بتفاصيله، حتى يتسنى للمتلقي إدراك الحقيقة بوضوح تام، وهذا التصوير يرفد الخطاب نحو الاستهالة والتأثير، وييسر على المتكلم ما يرومه من نفاذ إلى عوالم المتلقى الفكرية والشعورية والفعل فيها.



# رابعاً: التناقض وعدم الاتفاق

وهي حجة ذات خلفية منطقية واضحة يدفع فيها المحتبّ بأطروحة ما مبيناً أنها لا تتفق مع أخرى، وذلك ناتج عن عدم الاتفاق بينهما (١٨١)، وهذا ما حابّ به الإمام الحسين عليك في إحدى خطبه في كربلاء، قوله: ((أقررتم بالطاعة وآمنتم بالرسول محمد (ص) ثم انكم زحفتم على ذريته وعترته تريدون قتلهم لقد استحوذ عليكم الشيطان فأنساكم ذكر الله العظيم فتبًا لكم ولما تريدون انا لله وانا إليه راجعون هؤلاء قوم كفروا بعد إيهانهم فبعدا للقوم الظالمين))(١٩١).

فطاعة الله سبحانه والإيهان برسوله على لا تتفق مطلقاً مع قتل ابن بنت نبيه، هذا ما حاج به عليه أعداءه، فعبارة (زحفتم إلى ذريته) تفضي إلى العصيان الذي يناقض الطاعة، ولاشك أن كشف مثل هذا التناقض يدعو إلى انتباه المتلقين ومن ثمّ محاولة إقناعهم.

# خامساً: حجة بالتعدية

أساس هذه العلاقة وجوهرها المعادلة الرياضية الآتية:(٢٠)

ويمكن توضيح هذه المعادلة بمقولة (صديق صديقي صديقي، أو عدو صديقي عدوي) (۲۱)، ولهذه الحجة أصناف أو أثواب مختلفة منها (تعدية بواسطة علاقة تساو أو تفوق أو تضمين، أو مماثلة) ويمكن أن تنطبق هذه الحجة على قول سيد الشهداء على ((اما بعد فانسبوني فانظروا من انا؟ ثم ارجعوا إلى انفسكم وعاتبوها، فانظروا هل يحل لكم قتلي وانتهاك حرمتي؟ الست ابن بنت نبيكم وابن وصيه وابن عمه وأول المؤمنين بالله والمصدق لرسوله بها جاء به من عند ربه؟







او ليس هزة سيد الشهداء عم ابي؟ او ليس جعفر الشهيد الطيار ذو الجناحين عمى...؟))(٢٢).

وهنا بنيت حجة التعدية على الماثلة، إذ تعدى نفسه ليماثل بها، بين قتله وقتل النبي على بالتعدية، اذ إن الإمامة تمثل الامتداد الطبيعي للنبوة، فيكون من الطبيعي الاعتداء على الإمامة هو اعتداء على النبوة، وهنا وجّه الإمام خطابه إلى الناس ناصحاً وواعظاً لهم مصوراً هذه الحقائق على شكل برهان حجاجي لتثبيت أقواله وترسيخها في أذهانهم ومن ثمّ إقناعهم بها.

# سادساً: الترجيح

وهو أن نختار من بين الاحتمالين أفضلها إلينا، سواء أتعلق الأمر بنا أو بغيرنا، بعد إجراء الموازنة التي أساسها القيم وما تتفاضل بها الأشياء بحسب الغاية والنتيجة المتوخاة منها (٢٣)، ومن صور الترجيح في خطبه عليه قوله: ((فسحقا لكم يا عبيد الأمة! وشذاذ الأحزاب، ونبذة الكتاب، ومحرّفي الكلم، وعصبة الآثام، ونفثة الشيطان ومطفئي السنن، أهؤلاء تُعضِدون، وعنّا تتخاذلون!! أجل والله، غدر فيكم قديم، وشَجَتْ عليه أصولكم، وتأزرت عليه فروعكم، فكنتم أخبث ثمر وشجى للناظر، وأكُلة للغاصب...))(١٤).

لهذه الخطبة مقامٌ، استدعى شيئاً من الانفعال الغاضب، حيث النزول بكربلاء (وما أعلامها) وهذا يتطلب تواشجاً بين الانفعال والغضب من جهة وبين الحكمة والإقناع من جهة أخرى، وعليه عليه أن يقدم حجاجاً ممزوجاً بها، فكان الغضب على ما استفحل من فساد مقاتليه، فتمثّل بكلهات (عبيد الأمة، شذاذ الأحزاب، نبذة...)، ولكن هذا المقام أيضا يتطلب وعياً بضرورة تدارك الأمور قبل فواتها



وتدبر الأوضاع قبل فسادها، وهنا يقدم حجاجاً بصورة ترجيح بين خصومه وما هلوا من أفكار لا عزة فيها، وبين أفكار تمتُّ إلى طاعة الله ورسوله، وبذلك يوجه خطابه إلى الأخذ بالأرجح دليلاً، فإذا كانت مرتبة احدهما أقوى من الآخر بها يحمل من مزايا وقيم ذاتية وأدلة تعزز الأقوى فإننا نرجحه على الآخر ونختاره، وهذا ما انطوت عليه خطبته في مخاطبة هؤلاء القوم ومحاولة إقناعهم.

# سابعاً: التعليل

وهي طريقة للتعليل في إثبات حكم أو نفيه أو وجوده أو عدمه، وذلك بإظهار العلة التي تبرز مشروعيته (٢٠) اذ يحرص المتكلم على ربط الأفكار والوصل بين أجزاء الكلام بجعل بعضها أسبابا لأخرى، فالحكم العالباً الايخلو من علة في الواقع، وإن النفس تقنع للأحكام المعللة بخلاف غيرها، ومن هنا يأتي الإقناع، ومن ذلك ما جاء في إحدى خطبه عليه قوله: ((اَيُّهَا النّاسُ إنَّ الله تَعلى خَلقَ الدُّنيا فَخَعَلَها دارَ فَناء وَزُوال مُتصَرِّفة بِأهلها حالاً بَعْدَ حال فَالنُغُرُورُ مَنْ غَرَّتُهُ وَالشَّقِيُّ مَنْ فَتَتُهُ فَلا تَغُرَّنَكُم هذه الدُّنيا فَانَها تَقْطعُ رَجاءَ مَنْ رَكِّنَ النّها وَتَخيبُ طَمَعَ منْ طَمَعَ فَنَعْمَ الرَّبُ رَبُّنا وَبِعْسَ الْعَبيدُ انْتُمْ))(٢٠) فمدار هذه الخطبة عنكُمْ وَاحَرَضُ بوجهِ الْكريم هو تحديد أبرز ملامح الدنيا عندما صرّح بزوالها وفنائها ثم اعطى سببا (علة) لعدم التمسك بهذه الدنيا وعدم الاغترار بها لانها (تقطع رجاء من ركن اليها) وهنا يظهر الإمام عيكم العلة التي تبرر عدم الغرور والركون إلى هذه الدنيا، وهذا من شأنه أن يؤثّر في المتلقي ويجلب الانتباه نحو فكرة الخطيب.







## ثامناً: حجة المقارنة

تقوم هذه الحجة «على الاحتجاج لشيء أو لشخص أو لقيمة أو لرأى، باعتماد أفضليته على طرف ثان من جنسه أو قبيله»(٢٧) وقد نجد هذه المقارنة في إحدى خطبه عَلَيْتُهِا أمام أهل الكوفة، حيث قال: ((تبّاً لكم، أيّتُها الجماعةُ، وترحاً، أحينَ استصر ختمونا وَالهينَ، فأصر خناكم موجفينَ، سللتُم علينا سيفاً كان في أيهاننا، وحششتُم علينا ناراً قدحناها على عدو كم وعدونا...))(٢٨)، ففي النظر إلى هذه المقارنة التي يجريها الإمام عليه الري أنها كانت منحصرة بين طرفين هما: المتلقى (أهل الكوفة) ومن ورائهم، والطرف الآخر هو الإمام وأصحابه، وقد جاءت المقارنة في قوله: ((أحين استصر ختمونا والهين، فأصر خناكم موجفين))، وهذا القول مبنى في حقيقة الأمر على أن أهل الكوفة استصر خوا الإمام بشدة من الجزع والتحيّر (والهين) الذي أصابهم نتيجة اتّباعهم بني أمية، وما نتج عن ذلك من سوء الأوضاع، مقابل الهمة وسرعة الاستجابة من الطرف الآخر، بمعنى أن الإمام كنّى أصحابه في قوله (موجفين) عن اليقظة والاستعداد الدائم، مقابل الغفلة وعدم الإدراك للطرف الأول (أهل الكوفة المحاربين)، فكانت نتيجة الخطبة في هذا المستوى من الحجاج إقرارا بفضل الإمام عليه وأصحابه، وتقدمهم على أهل الكوفة، إذ شتان بين واع متيقظ وبين لاه غافل لا يكاد يشعر بها حوله.

# تاسعاً: التعريف

هو وسيلة أخرى من وسائل الإقناع، ينطوي على التعريف بحقيقة الشيء وماهيته ليكون دليلاً على الحكم الذي يريد إثباته، ومن صور هذا النوع من الحجاج قوله عليه ((أنشدكم الله هل تعرفونني؟

قالوا: نعم أنت ابن رسول الله وسبطه.



فقال: أنشدكم الله هل تعلمون أن جدي رسول الله؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: أنشدكم الله هل تعلمون أن أبي على بن أبي طالب؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: أنشدكم الله هل تعلمون أن أمى فاطمة بنت رسول الله؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: أنشدكم هل تعلمون أن جدّتي خديجة بنت خويلد أول نساء هذه الأمة إسلاماً؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: أنشدكم الله هل تعلمون أن حمزة سيد الشهداء عمّ أبي؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: أنشدكم الله هل تعلمون أن جعفر الطيّار في الجنّة عمّى؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: أنشدكم الله هل تعلمون أن هذا سيف رسول الله أنا متقلَّده؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: أنشدكم الله هل تعلمون أن هذه عمامة رسول الله أنا لابسها؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: أنشدكم الله هل تعلمون أن علياً كان أول القوم إسلاماً وأعلمهم عِلماً وأعظمهم

حلما، وانه ولي كل مؤمن ومؤمنة؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: فبم تستحلُّون دمي وأبي الذائدُ عن الحوض يذود عنه رجالاً كما يذاد البعير الصادر عن الماء، ولواءُ الحمد في يد أبي يوم القيامة))؟! (٢٩)









فهذه الخطبة تتضمن حواراً احتجاجياً أقامه الإمام على عن طريق تعريفهم بنسبه وتذكيرهم به، لإلقاء الحجة عليهم، لئلا يحتج عليه شخص ما ويقول: لااعلم أو لم أنبه، وهو من ذلك يرجو الإقناع والتأثير فيهم، فنراه في مواقف كثيرة يذكرهم بنفسه وبمنزلته، ففي خطبة أخرى يقول: ((نحن حزب الله الغالبون، وعترة رسول الله صلى الله عليه وآله الأقربون، وأهل بيته الطيبون، واحد الثقلين اللذين جعلنا رسول الله صلى الله عليه وآله ثاني كتاب الله تبارك وتعالى، الذي فيه تفصيل كل شيء، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، والمعول علينا في تفسيره، لا يبطينا تأويله، بل نتبع حقايقه...))(ت)، فهنا أشار الإمام على إلى وصية جده الرسول الأكرم في ((حديث الثقلين))، كي يبين للناس قربه من الرسول في ولكي تنحو هذه الخطب نحو الإقناع قام الإمام على بهذا التعريف النسبي، وغايته منه هو وجوب طاعة عترة النبي وذكر فضائلهم.

## عاشراً: حجة الاشتمال

يقوم هذا النوع من الحجاج على مبدأ رياضي هو ان ما ينسحب على الكل ينسحب على الجزء من هذا الكل، وأكثر ما يجري هذا النوع من الحجاج في المراثي حيث يعزي الخطيب النفس بالاحتجاج بشمولية مصيبة الموت، فالمنية مصير الكل وما المتكلم أو المرثي إلا جزء من هذا الكل يصح عليه ما يصح على الكل، من ذلك ما جاء في خطبة الإمام الحسين علي عند عزمه على المسير إلى العراق، فقال: ((خط الموت على ولد آدم مخط القلادة على جيد الفتاة و ما أولهني الى أسلافي في اشتياق يعقوب الى يوسف، و خير لى مصرع انا لاقيه...))(١٣)، فالموت حقيقة تحيط بكل من دب على وجه الأرض بقرينة (ولد آدم) وهنا يحتج الإمام بشمولية الموت الذي يطأ الكل وما هو إلا جزء من هذا الكون، فضلاً عن ان هناك عبارة تصويرية كبيرة يطأ الكل وما هو إلا جزء من هذا الكون، فضلاً عن ان هناك عبارة تصويرية كبيرة

السَّنَة الْثَالِثَةُ . الْجَلِد الثَّالِثُ . العَدَد الأول جُمِادَىٰ الأولِ ٣٧هـ آذارُ١٠٤م ٢٠٠٠مـ



بحجمها وموجزة بتعبيرها وهي (خُطَّ الموت) فالخطة تعني الصنع المحكم لأمر لا إمكانية للهرب من ساحة تلك الخطة، الا ان الموت عنده عليه هو غير ما تواضع عليه الناس، انه الشهادة في سبيل الله، وهو اشتياق إلى أسلافه محمد وعلي وفاطمة والحسن عليه ، وهذا الخطاب يكشف للمتلقي دقة تصوير الإمام لهذا الموقف، وعلاقته منه.

## الحادية عشرة: الاستدلال بالشاهد أو المثل

الشاهد في الخطابة العربية تضمين الآيات القرآنية والأحاديث وأبيات الشعر والأمثال والحكم، وهي حجج جاهزة تكتسب قوتها من مصدرها ومن مصادقة الناس عليها وتواترها ولذلك قال أرسطو: «الشاهد هو بمثابة القوانين والشهود، والاعترافات وأقوال الحكهاء»(۲۳)، والناظر في خطبة الإمام الحسين يجد أنها تضمنت مجموعة كبيرة من الشواهد، حيث تنوعت واختلفت، بحسب طبيعة المقام والموقف وما يقتضيها من شواهد، فمنها الاستدلال بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية، والأمثال العربية ومن ثم الاستشهاد بالشعر العربي، وسوف نعرض بعض الشواهد وكيف لعبت دورها في عملية الحجاج.

1) الاستشهاد بالآيات القرآنية: الحجة القرآنية ترجّح على ما سواها من الحجج الأُخر، لأنها برهان صادق وحجة قاطعة، ودليل يقيني التأليف قطعي الاستلزام، وهي تعمل على تثبيت المعاني في الأذهان، وقد وظّف الإمام هذه الحجة في خطبه ليحتج بها على خصومه فمنها قوله: ((وَإِنْ لَمْ تَقْبَلُوا مِنّى الْعُذْرَ وَلَمْ تُعْطُوا النّصَفَ ليحتج بها على خصومه فمنها قوله: ((وَإِنْ لَمْ تَقْبَلُوا مِنّى الْعُذْرَ وَلَمْ تُعْطُوا النّصَفَ مِنْ انْفُسِكُمْ فَاجْمِعُوا اَمْرَكُمْ وَشُرَكائكُمْ ثُمَّ لا يَكُنْ اَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَى وَلا تُنْظِرُون))(٣٢) ﴿إِنَّ وَلِي اللهُ الذّى نَزَّلَ الْكِتابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصّالِحينَ ﴾(٢٤).







فالإمام استدل بهذه الآية القرآنية لأنها أقوى حجة وأفضل دليل لإقناع المتلقي، وأن المتلقي لا يستطيع أن يشك في كلام المولى عز وجل، فهو القول الصحيح وهو الحق، ولكي يصل الإمام إلى مبتغاه عليه أن يقدم (حجاجيته) بذكر هذا الشاهد ليسند ما يحتج به.

7) الاستشهاد بالمثل: للمثل في الخطابة مقام الاستقراء في المنطق، فالمثل استقراء بلاغي، والمثل «حجة تقوم على المشابهة بين حالتين في مقدمتها، ويراد استنتاج نهاية احديها بالنظر إلى نهاية مماثلتها» (٥٣٠)، كما انتبه الدارسون والبلاغيون العرب على أهمية المثل في إحداث الإقناع، فإن الحكماء والعلماء والأدباء لم يزالوا يضربون ويبينون للناس تصرف الأحوال بالنظائر والأشكال، ويرون هذا النوع من القول أنجع مطلباً لقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ ضَرَ بْنَا للنَّاسِ في هَذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثَلٍ وَلَئِن جِئْتَهُم بِآية لَيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ ﴾ (٢٣).

ولاشك أن الخطيب يستحضر الأمثال للتأثير في المتلقي، لأنها «تؤثر في القلوب مالا يؤثره وصف الشيء في نفسه، وذلك لان الغرض من المثل تشبيه الخفي بالجلي، والغائب بالشاهد، فيتأكد الوقوف على ماهيته، ويصير الحسّ مطابقاً للعقل، وذلك في نهاية الإيضاح» (۱۲۷)، ومن تلك الأمثال المستحضرة في خطاب الإمام الحسين عليه قوله: ((فاني لا اعلم أصحابا أولى ولا خيرا من أصحابي، ولا أهل بيت ابرَّ ولا أوصل من أهل بيتي، فجزاكم الله عنى جميعا خيرا، الا واني أظن يومنا من هؤلاء الأعداء غدا، إلا واني قد أذنت لكم، فانطلقوا جميعا في حل، ليس عليكم منى ذمام، هذا ليل قد غشيكم فاتخذوه جملاً) (۱۲۸)، فبعد أن أباح الإمام الحسين، لأنصاره الابتعاد والتفرق عنه، لان القوم لا يريدون إلا قتله، جعل لهم الخيار ووضع لهم الواسطة التي يتفرقون بها من حوله، وهي سواد الليل، فسيكون لهم كالجمل في

السَّنَة الْثَالِثَةُ . الْمُجَلِدُ الثَّالِثُ . العَدَد الأول مُجْلِادَىٰ الأولِ ٢٠٥٥هـ آذارُ ٢٠١٤مـ ٢٠٠٠ هن الم



القدرة على حملهم إلى بر الأمان بالرغم من الصعاب وخطورة الطريق (٢٩٠)، وهذه الصورة جاءت من خلال ضرب المثل ((اتخذ الليل جملاً)) (٤٠٠) حيث يضرب للرجل إذا ركب الليل في حاجته ولم ينم حتى ينالها ويقضيها، وهنا ضُرِب المثل ليؤدي وظيفة الإقناع أو التأثير في المتلقي وتعميق المعنى.

وفي المعنى ذاته جاء قوله على: ((فإني لا أرى الموت إلا شهادة والحياة مع الظالمين إلا برما))((١٤)، وهنا ضمّن الإمام على المثل (المنية ولا الدنية)(٢٤) ويضرب لمن يختار الموت على العيش الذليل، وقد أسند الإمام هذا المثل لإقناع الجمهور أن الدنية والذلة لا تكن الا عند أهل الأطماع الدنيوية الذين غرّتهم أموال يزيد ومناصبه، وان استحضار المثل في هذه الخطب أرجع أذهان المخاطبين إلى ما خطّه الدين الإسلامي من التصدي للدفاع عن مبادئ الإسلام، والتضحية من اجلها والتي فرضها على كل مسلم، ليولّد هذا المثل «حالة من الاستعداد الذهني والنفسي عند المتلقي»(٢٤)، لما وفره الخطاب من توظيف للألفاظ ودقة في المعاني الملائمة للمقال والمستوعبة للموقف.

الحجة بالحكمة: هي استحضار حالة خاصة ثم توسيعها وتعميمها، لتغدو منطلقا للحكمة، يثبت بها آراءه ويدعم بها خطابه ومنها قوله عليه: ((إن الحلم زينة والوفاء مروءة و الصلة نعمة و الاستكبار صلف و العجلة سفه والسفه ضعف و الغلو ورطة و مجالسة أهل الدناءة شر و مجالسة أهل الفسق ريبة))(١٤٠).

وهنا جمع الإمام عليه هذه المعاني الحكميّة في قالب بلاغي، لتأتي في شكل قاعدة عامة او قانون عام، ومن ثم تخرج من مجال التجربة الفردية الى مجال أرحب هو المجال الإنساني، وهذه المعاني تعدّر افداً مهماً للعملية الحجاجية / الاقناعية؛ لأنها متى جاءت في الخطاب، كانت بمثابة الدعائم والركائز التي تعجّل بتبليغ الخطاب







ومن ثم تسهيل عملية الإقناع.

الحجة الخبرية (الحجة النقلية): تستند هذه الحجة إلى الأحداث التأريخية المشتركة بين عدة أشخاص او بين جميع الناس، ليتخذ منها دليلاً لما يدعيه المتكلم من طروحات، وهي بذلك ترتكز على بنيات ووقائع خارجية، واقعة في الماضي بها يختزنه من تجارب إنسانية وأحداث تاريخية، ذات قيم مجتمعية، تحظى باحترام الأفراد واهتهامهم (٥٠٠)، وقد تناول الإمام عيم هذه الحجة، لإثبات حقه بالخلافة، جاء ذلك في إحدى خطبه قال: ((أنشدكم الله، أتعلمون أن رسول الله على نصبه يوم غدير خم فنادى له بالولاية وقال: (ليبلغ الشاهد الغائب)؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: أنشدكم الله، أتعلمون أن رسول الله على قال له في غزوة تبوك: (أنت مني بمنزلة هارون من موسى وأنت ولي كل مؤمن بعدي)؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: أنشدكم الله، أتعلمون أن رسول الله على حين دعا النصارى من أهل نجران إلى المباهلة لم يأت إلا به وبصاحبته وابنيه؟

قالوا: اللهم نعم.

قال: أنشدكم الله، أتعلمون أنه دفع إليه اللواء يوم خيبر، ثم قال: (لأدفعه إلى رجل يجبه الله ورسوله ويحب الله ورسوله، كرار غير فرار يفتحها الله على يديه))؟

قالوا: اللهم نعم.(٢٦)

هكذا غاصت هذه الخطبة في أحداث التاريخ الإسلامي، أراد بها الإمام أن تكون الأكثر تمثيلاً والأصدق تعبيراً عما يحتجّ به، فقد ذكر يوم غدير خم، وكيف بلّغ



النبي علي بإكمال رسالته بالولاية للإمام على عليه وكذلك ما حدث في (غزوة تبوك ويوم خيير ويوم المباهلة) وما تضمنت من مآثر الإمام على عَلَيْكُلام، وهو في كل هذا لم يوظف تلك الأحداث ليُعيد تشكيلها وتجسيدها فحسب، بل ليتخذ منها معقولية على إظهار حقه بالخلافة، ومن ثمّ معياراً للإقناع والثبوت.

الاستشهاد بالشعر: توظيف الشعر في الخطابة ناتج من قيمة أدبية تجد صداها في نفس المنشئ والمتلقى على حدّ سواء، لرفده الخطاب بها يعزّز رصيده نحو الارتقاء في التأثير والإقناع، في (الشعر ديوان العرب، والمنظوم من كلامهم والمقيد لأيامها) (إلا في قوله: ((إلا في خطبه عليه الله عليه الله في قوله: ((إلا وإن الدعى بن الدعى قد ركّز بين اثنتين: بين السلّة والذلّة وهيهات منّا الذلّة، يأبي الله ذلك لنا ورسوله، وحجور طابت وجدودٌ طهرت، وأنوفُ حمية ونفوسٌ أبية من أن تؤثر طاعة اللئام على مصارع الكرام، ألا وإني زاحفٌ بهذه الأسرة مع قلَّة العدد وخذلان الناصر، ثم واصل كلامه بأبيات فروة بن مسيك المرادي(١٤٠٠):

فإن نهزم فهزّامون قدماً وإن نُغلبْ فغير مُغَلّبينا

وما إن طبّنا جبنٌ ولكن منايانا ودولة آخرينا إذا ما الموت رفّع عن اناس كلاكله أناخ بآخرينا فأفنى ذلكم سرواة قومى كما أفنى القرون الأوّلينا فلو خلد الملوك إذن خلدنا ولو بقى الكرام إذن بقينا فقل للشامتين بنا أفيقوا سيلقى الشامتون كما لقينا

ويبدو أن توظيف الإمام الحسين عليه للشعر في خطابه ناتج عن إحساسه بالأثر الذي يتركه الشعر في نفس المتلقى، فالبيئة العربية بيئة شعرية تستسيغ الشعر وتجلُّه، وهو في استحضاره لهذه الأبيات أراد أن يرسم صورة الموت الكريم، كي



يقنع المتلقي بان انتصار الحرب وخسرانها يتقاسمان المعركة، بيد أن الانتصار قد يأتي مصحوباً بالحياة الذليلة، وقد يرد خسران المعركة وشعارها الحياة الخالدة.

## مدى الإقتاع والتأثير في خطبه عليسالم

قد يسأل سائل ما مدى تأثير خطب الإمام الحسين عليه في المتلقين؟ وهل حصل الاقتناع في ذلك؟ هذا الطرح من السؤال يحتاج إلى التمييز بين مفهومي الإقناع والاقتناع (التأثير)، فالإقناع يكون في الفكر والعاطفة (القبول، الرضا، الاطمئنان) أما الاقتناع أو التأثير ففي الغالب يلحظ في السلوك (الإتيان أو الترك)، وعليه قد تحصل قناعة وإقناع بحجج قطعية دون أن يكون لها أثر عملي، مثاله قناعة المدخن بخطره الصحي والاقتصادي، مع بقائه عليه، أو قناعة إنسان بصحة الإسلام وصدق النبي محمد الله ومع ذلك لا يكون لذلك أثره في دخوله الإسلام.

فالخطاب الإقناعي والحجاجي متوفر في خطب الإمام على ولاسيها يوم الطف؛ حيث شكلت ثورته على أحد أبعادها معنى التبليغ وأداء الرسالة والتعريف بالإسلام» (٤٩١) ولكنه -مع ذلك - لم يلق الاستجابة إلا من النزر القليل منهم؛ «لأن الكلمة لا يمكن أن تؤثر في النفس الميتة، والقلب الخائر، والضمير المخدر» (٥٠٠)، ومما يزكي هذا التأويل قوله تعالى: ﴿يَا قَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِن لاَ تُحِبُّونَ النَّاصِحِينَ (١٥٠). ثم إن استجابة أفراد هذا النوع يعني زهدهم في الدنيا أو اعتهادهم الحق في الأقل، والحال أنهم متشبثون في الدنيا، يلحسون موائد أسيادهم، ومصداق ذلك قول عمر بن سعد عندما دعته نوازعه الدنيوية، على قتل الإمام الحسين، وفي هذا انشد:





أأترك ملك الري والري منيتي أو أصبح مأثوماً بقتل حسين وفي قتله النار التي ليس دونها حجاب ولي في الريّ قرّة عين (٢٥)

او قد تكون العصبية القبيلة دافعاً لعدم استجابة القوم لهذا الخطاب، وقد تطفح هذه العصبية بقولهم «نقاتلك بغضاً منّا لأبيك وما فعل بأشياخنا يوم بدر وحنين»(٥٣).

وفي الختام نقول: إن هدف الإقناع من خطب الإمام الحسين عليه هو إصلاح شأن الأمة الإسلامية بعدما طغى عليها الطغيان الأموي بمفاصله كلها، وما يزكي ذلك قوله عليه: ((ما خرجتُ أشراً ولا بطراً ولا مُفسداً ولا ظالماً، وإنّا خرجتُ لطلب الإصلاح في أمّة جدّي، لآمر بالمعروف وأنهى عن المنكر))(١٥٠)، فالإصلاح غايته وهدفه، وهو ما أراد الناس ان تعي ذلك، محاولاً إقناعهم بذلك والتأثير فيهم.

.....

- دول التقنين الارسطي لطرق الإقناع ومسالكه، حمو النقاري، ضمن كتاب، الحجاج مفهومه ومجالاته دراسة نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة، عالم الكتب الحديث، الاردن، ط١،
   ٢٠١٠م: ٩٤٥.
- حول التقنين الأرسطي لطرق الإقناع ومسالكه، حمو النقاري، ضمن كتاب، الحجاج مفهومه ومجالاته دراسة نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط١،
   ٢٠١٠م: ٥٩٦م.
- ٣. الفروق اللغوية، أبو هلال العسكري، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط ١٩٧٣: ١ / ١٢٢.
- ٤. الحجاج في النص القرآني سورة الأنبياء أنموذجا، ايهان دروني، رسالة ماجستير، كلية الآداب، جامعة بانتة، الجزائر، ٢٠١٣م: ٤٩.
- الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، سامية الدريدي، عالم الكتب الحديث، الاردن،
   ط۲، ۲۰۰۷م: ۱۹۱.
  - ٦. المنطق، الشيخ محمد رضا المظفر، مؤسسة الرافد للطباعة والنشر، ط١، ٢٠٠٩م: ٢٩٨.
- ٧. الحسين ابو الشهداء، عباس محمود العقاد، تح، محمد جاسم الساعدي، فجر الاسلام، ايران، ط١، ٢٠٠٤ م: ١٣٥.







- ٨. ينظر: التصوير الفني في خطب المسيرة الحسينية، هادي سعدون هنون، اصدارات العتبة العلوية المقدسة، ٢٠١٢م: ١٩.
- ٩. الحجاج في كتاب الامتاع والمؤانسة، حسين بوبلوطة، رسالة ماجستير، كلية الآداب، الجزائر،
   ٢٠١٠م: ٩٩.
- ١٠. مقتل الحسين، للخوارزمي، تح، الشيخ محمد السهاوي، منشورات انوار الهدى، قم، ط٣،
   ٢٠٠٥م: ١ / ٣٣٥.
- ۱۱. تاريخ الطبري (تاريخ الرسل والملوك)، محمد بن جرير الطبري، تح، محمد ابو الفضل، دار المعارف، مصر ، ۱۹۷٤، ٥ / ۲۰۲.
  - ١٢. مناهج الجدل في القرآن، زاهر عواض الألمعي، مطابع الفرزدق التجارية: ٧٢.
    - ١٣. الحسن والحسين، محمد رضا، القاهرة، ١٩٥٢، ١٣٣.
- ١٤. البيان والتبيين، الجاحظ، تح، عبد السلام هارون، مطبعة الخانجي، القاهرة، القاهرة، (د. ت): ٢ / ١٠٨.
  - ١٥. مقتل الخوازمي: ١/ ٣٣٧.
- ١٦. نثر الإمام الحسين □ دراسة بلاغية، ميثم مطلك، رسالة ماجستير، كلية الآداب، جامعة القادسية، ٢٠٠٦م: ٢٣.
  - ١٧. زهر الآداب وثمر الألباب، القيرواني: ١/ ٢٥.
  - ١٨. ينظر: الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، سامية الدريدي: ١٩٢.
    - ١٩. مقتل الحسين، للخوارزمي: ١/ ٣٥٧.
    - ٠٠. الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، سامية الدريدي: ٣٠٣.
- ٢١. الحجاج في البلاغة المعاصرة، محمد سالم محمد الامين الطلبة، دار الكتاب الجديد، بيروت،
   لبنان، ط١، ٢٠٠٨م: ١٢٩.
  - ۲۲. تاریخ الطبري: ٥ / ٤٢٤-٤٢٦.
- ٢٣. ينظر: المنطق الفطري في القران الكريم، محمود يعقوبي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر،
   (د. ت): ١٠٧.
  - ۲٤. مقتل الخوازمي: ۲/ ۹.
  - ٢٥. ينظر: المنطق الفطرى في القران الكريم: ٩٥.
    - ٢٦. مقتل الخوارزمي: ٢/ ٩.
- ۲۷. دراسات في الحجاج، سامية الدريدي، عالم الكتب الحديث، اربد الاردن، ط١، ٢٠٠٩م: ١٢٣.



- ۲۸. مقتل الخوازمي: ۲ / ۹.
- ۲۹. لمعة من بلاغة الحسين، السيد مصطفى آل الاعتباد، تح، محمد حسين اعتباد الموسوي، دار الأسوة، قم، ايران، ط٧، ١٤٢٧ ه: ٩٤ ٩٥.
- ٠٣. الاحتجاج، الطبرسي، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، ط٣، ٢٠٠٠ م: ٢ / ٢٩٩.
- ٣١. كشف الغمة في معرفة الائمة، لأبي الفتح الأربلي، تح، على الفاضلي، المجمع العلمي لاهل البيت، مطبعة ليلي، ١٤٢٦ه: ٢/ ٥٧٣.
- ٣٢. ينظر: في بلاغة الخطاب الإقناعي، مدخل نظري وتطبيقي لدراسة البلاغة العربية، محمد العمري، افريقيا الشرق، بيروت، لبنان، ط٢، ٢٠٠٢م: ٩٠.
  - ٣٣. تاريخ الطبري: ٥ / ٤٢٤.
    - ٣٤. الأعراف: ١٩٦.
  - ٣٥. في بلاغة الخطاب الإقناعي: ٨٢.
    - ٣٦. الروم: ٥٨.
  - ٣٧. مفاتيح الغيب، الرازي، دار الفكر، بيروت، لبنان، ط٣، ١٩٨٥م: ٢ / ٨٠.
    - ٣٨. تاريخ الطبري: ٥ / ٤١٨.
    - ٣٩. ينظر: التصوير الفني في خطب المسيرة الحسينية: ٦٤.
- ٤. مجمع الامثال، الميداني، تح، محمد ابو الفضل، دار الجيل، بيروت، لبنان، ط٢، ١٩٨٧م، ١ / ٢٣٧.
  - ٤١. تاريخ الطبري: ٥ / ٤٠٣.
  - ٤٢. مجمع الأمثال: ٣/ ٣١٦.
  - ٤٣. التصوير الفني في خطب المسيرة الحسينية: ٦٨.
    - ٤٤. كشف الغمة في معرفة الأئمة: ٢/ ٥٧٥.
- ٥٤. ينظر: عندما نتواصل نتغير □ مقاربة تداولية معرفية لاليات التواصل والحجاج، عبد السلام عشير، افريقيا الشرق، المغرب، ٢٠٠٦م: ٩٤.
- ٢٤. كتاب سليم بن قيس الهلالي، تح، الشيخ محمد باقر الانصاري الزنجاني، مطبعة الهادي، قم،
   ايران، ط۲، ۲۱ ۲۱ ۲ ۲ / ۷۹۱.
  - ٤٧. ينظر: العقد الفريد، لابن عبد ربة الاندلسي: ٦: ١١٨.
    - ٤٨. مقتل الخوارزمي: ٢ / ٩.
    - ٤٩. الملحمة الحسينية، مرتضى المطهري: ١ / ١٤٢.









• ٥. ثورة الحسين وظروفها الاجتماعية وآثارها الإنسانية، محمد مهدي شمس الدين، تح:سامي الغديري:١٣٢.

١٥. الأعراف/ من ٧٩.

٥٢. فاجعة الطف، السيد محمد كاظم القزويني: ١ / ٢٨.

٥٣. مقتل الخوارزمي: ١ / ١٨٨.





## المصادر ...

- القران الكريم.
- الاحتجاج، الطبرسي، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، ط۳، ۲۰۰۰ م.
- البيان والتبين، الجاحظ، تح، عبد السلام هارون، مطبعة الخانجي، القاهرة، القاهرة، (د. ت).
- ٣. تاريخ الطبري (تاريخ الرسل والملوك)،
   محمد بن جرير الطبري، تح، محمد ابو الفضل، دار المعارف، مصر، ١٩٧٤.
- التصوير الفني في خطب المسيرة الحسينية،
   هادي سعدون هنون، اصدارات العتبة
   العلوية المقدسة، ٢٠١٢م.
- ه. ثورة الحسين وظروفها الاجتهاعية وآثارها الإنسانية، محمد مهدي شمس الدين، تح:سامي الغديري.
- الحجاج في البلاغة المعاصرة، محمد سالم محمد الامين الطلبة، دار الكتاب الجديد، بيروت، لبنان، ط١، ٢٠٠٨م.
- الحجاج في الشعر العربي بنيته واساليبه،
   سامية الدريدي، عالم الكتب الحديث،
   الاردن، ط۲، ۲۰۰۷.
- ٨. الحجاج في النص القرآني سورة الانبياء انموذجاً، ايهان دروني، رسالة ماجستير،
   كلية الاداب، جامعة بانتة، الجزائر،
   ٣٠١٣م.
- ٩. الحجاج في كتاب الامتاع والمؤانسة،

- حسين بوبلوطة، رسالة ماجستير، كلية الآداب، الجزائر، ٢٠١٠م.
- ۱۰. الحسن والحسين، محمد رضا، القاهرة، ۱۹۵۲.
- ۱۱. الحسين ابو الشهداء، عباس محمود العقاد، تح، محمد جاسم الساعدي، فجر الاسلام، ايران، ط۱، ۲۰۰۶ م.
- 11. حول التقنين الارسطي لطرق الإقناع ومسالكه، حمو النقاري، ضمن كتاب، الحجاج مفهومه ومجالاته دراسة نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة، عالم الكتب الحديث، الاردن، ط١، ٢٠١٠.
  - ١٣. الخصائص الحسينية، جعفر الدستري.
- ١٤. دراسات في الحجاج، سامية الدريدي،
   عالم الكتب الحديث، اربد الاردن، ط١،
   ٢٠٠٩م.
- ١٥. زهر الآادب وثمر الالباب، القيرواني.
- ١٦. العقد الفريد، لابن عبد ربة الاندلسي.
- ۱۷. عندما نتواصل نتغير □ مقاربة تداولية معرفية لاليات التواصل والحجاج، عبد السلام عشير، افريقيا الشرق، المغرب،
- ١٨. فاجعة الطف، السيد محمد كاظم القزويني.
- 19. الفروق اللغوية، أبو هلال العسكري، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط ١٩٧٣.
- ٢٠. في بلاغة الخطاب الإقناعي، مدخل







الجزائر، (د. ت).

٣١. نثر الإمام الحسين علية السلام دراسة بلاغية، ميثم مطلك، رسالة ماجستير، كلية الآداب، جامعة القادسية، ٢٠٠٦م.

نظري وتطبيقي لدراسة البلاغة العربية، محمد العمري، افريقيا الشرق، بيروت، لبنان، ط٢، ٢٠٠٢م.

- ۲۱. كتاب سليم بن قيس الهلالي، تح، الشيخ
   محمد باقر الانصاري الزنجاني، مطبعة
   الهادي، قم، ايران، ط٢، ٢١٦ ه.
- ٢٢. كشف الغمة في معرفة الائمة، لأبي الفتح الأربلي، تح، علي الفاضلي، المجمع العلمي لاهل البيت، مطبعة ليلي،
- ۲۳. لمعة من بلاغة الحسين، السيد مصطفى آل الاعتباد، تح، محمد حسين اعتباد الموسوي، دار الأسوة، قم، ايران، ط٧،
- ۲۲. مجمع الامثال، الميداني، تح، محمد ابو الفضل، دار الجيل، بيروت، لبنان، ط٢،
   ۱۹۸۷م.
- ۲٥. مفاتيح الغيب، الرازي، دار الفكر،بيروت، لبنان، ط٣، ١٩٨٥م.
- ۲٦. مقتل الحسين، للخوارزمي، تح، الشيخ محمد السهاوي، منشورات انوار الهدى، قم، ط٣، ٢٠٠٥م.
  - ٢٧. الملحمة الحسينية، مرتضى المطهري.
- ۲۸. مناهج الجدل في القرآن، زاهر عواض
   الألمعي، مطابع الفرزدق التجارية.
- ۲۹. المنطق، الشيخ محمد رضا المظفر، مؤسسة الرافد للطباعة والنشر، ط١، ٢٠٠٩م.
- ٣٠. المنطق الفطري في القران الكريم، محمود يعقوبي، ديوان المطبوعات الجامعية،